
POLIROM
2025



Oastea Domnului și reînnoirea ortodoxiei românești, 
1922-1989 

Roland Clark și Ryan Voogt

Rezumat

Articolul examinează istoria Oastei Domnului, o mișcare religioasă din cadrul 
Bisericii Ortodoxe Române, de la înființarea ziarului Lumina Satelor de către 
Iosif Trifa în 1922, până la prăbușirea regimului comunist în 1989. Autorii arată 
că Oastea Domnului a fost inițial o „comunitate textuală”, unită prin intermediul 
publicațiilor lui Trifa, dar a evoluat ulterior în „comunități afective”, puternic 
legate emoțional, în special în timpul persecuției din perioada comunistă. 
Mișcarea a fost văzută de autoritățile comuniste ca o amenințare, deoarece mem-
brii ei prețuiau comunitatea religioasă mai mult decât loialitatea față de stat. 
Autoritățile au încercat să o integreze în Biserica Ortodoxă sau să o elimine, 
temându-se că Oastea Domnului putea servi drept „poartă de ieșire” spre gru-
pările evanghelice. Deși inițial apropiată de ortodoxie, mișcarea a dezvoltat 
legături tot mai strânse cu evanghelicii și evreii creștini persecutați în timpul 
regimului comunist. Articolul subliniază importanța cântărilor și a literaturii 
produse de Oastea Domnului în modelarea identității și teologiei membrilor săi. 
De asemenea, evidențiază modul în care persecuția a unit Oastea Domnului cu 
alte grupări religioase marginalizate, în timp ce autoritățile au încercat să le separe 
și să le controleze. În concluzie, autorii sugerează că Oastea Domnului a evoluat 
semnificativ înainte de 1989 și după aceea, reflectând „carențele și problemele 
structurale” ale comunității, dar păstrând legăturile afective care au susținut-o 
în timpul socialismului de stat.

Introducere 

Povestea Oastei Domnului aruncă o lumină importantă asupra dezvoltării evan-
ghelismului în România. Printre altele, ea arată modul în care Biserica Ortodoxă 
Română (BOR) în general, precum și statul român, în timpul socialismului de 
stat, au tratat diferite tipuri de comportament religios. Oastea Domnului împărtășea 



280 COORDONATE ISTORICE

o serie de caracteristici comune cu grupurile evanghelice, care uneori le făceau 
să lucreze împreună și să se numească frați și surori. Și unii și alții manifestau 
entuziasm pentru cultivarea aspectelor emoționale ale credinței și trăiau atașamente 
profunde față de ceilalți membri ai comunităților lor. Atât Oastea Domnului, cât 
și evanghelicii au fost, în egală măsură, ținte ale ostilității din partea unor secțiuni 
ale BOR și ale regimului comunist. Au fost atacați din pricina creșterii lor nume-
rice, a „fanatismului” lor, a felului în care sfidau unele dintre autoritățile bisericești 
și de stat și a acuzațiilor că se află sub influența unor interese străine. Margina-
lizarea lor a dus la formarea unei camaraderii între „ostași” și evanghelici, în 
închisoare și în undergroundul religios. În cele din urmă, autoritățile BOR și de 
stat se temeau că Oastea Domnului funcționa ca o poartă de ieșire din BOR și de 
intrare în comunitățile evanghelice susținute și influențate de Occident.

Creată inițial în 1923 ca „o mișcare de curățire, de înnoire și de schimbare 
totală a vieții celor ce intră în ea”, Oastea Domnului a căpătat rapid o viață pro-
prie1. Confruntându-se cu ostilitatea din partea BOR în anii 1930, la sfârșitul 
anilor 1940 a fost văzută ca o adevărată amenințare la adresa securității statului. 
În octombrie 1957, Traian Dorz și alți lideri ai mișcării au încercat să îi explice 
Patriarhului că grupurile Oastei Domnului făceau exact ceea ce statutele BOR 
spuneau că ar fi trebuit să facă cercurile misionare ale Bisericii Ortodoxe: „ajuto-
rarea preoților la catehizare în vederea întăririi credinței și simțului moral al 
credincioșilor, înzestrarea bisericii și susținerea operelor de milă creștină”2. Auto-
ritățile nu s-au lăsat însă convinse de aceste argumente. Mai puțin de două luni 
mai târziu, un oficial comunist regional scria:

Din punct de vedere politic, această grupare anarhică prezintă un pericol perma-
nent pentru stat, atrăgând și chiar pedepsind pe cei care participă la viața socială 
și politică a statului nostru. Atragerea unui număr mare de credincioși și tineret 
de la preocupările lor ca cetățeni, cât și exagerarea în a se ruga și a propaga un 

1. Iosif Trifa, Ce este Oastea Domnului?, ed. a V-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 
1934, p. 122. Studiile existente privind istoria Oastei Domnului includ Tom Keppeler, 
„Oastea Domnului: The Army of the Lord in Romania”, Religion, State and Society, 
vol. 21, nr. 2, 1993, pp. 221-227; Thomas J. Keppeler, „Beliefs and Assumptions about 
the Nature of the Church and its Leadership: A Romanian Case Study”, teză de doc-
torat, Trinity International University, 1996; Gheorghe Gogan, „Viața și activitatea 
predicatorială a preotului Iosif Trifa”, dizertație de masterat, Universitatea „Aurel 
Vlaicu”, Arad, 2003; Ryan J. Voogt, „Making Religion Acceptable in Communist 
Romania and the Soviet Union, 1943-1989”, teză de doctorat, University of Kentucky, 
2017, pp. 82-92, 164-180, 271-279; Corneliu Constantineanu, „The Romanian Lord’s 
Army: A Case Study in Eastern Orthodox Church Renewal”, în Aleksandra Djurić 
Milovanović și Radmila Radić (eds.), Orthodox Christian Renewal Movements in 
Eastern Europe, Palgrave Macmillan, Cham, 2017, pp. 231-260; Roland Clark, Secta-
rianism and Renewal in 1920s Romania: The Limits of Orthodoxy and Nation-Building, 
Bloomsbury, Londra, 2021, pp. 143-167.

2. Arhivele Naționale ale României (în continuare ANR), Fond Ministerul Cultelor și 
Artelor, Dosar 6/1949-1959, ff. 341-342. Semnat la 18 octombrie 1957 de Traian Dorz, 
Ioan Bălăuță, Silviu Hărăguș, Petru Popa și Nicolae Moldoveanu.



281OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

misticism bolnăvicios exagerat, reprezintă la fel o lacună în viața culturală a sate-
lor noastre, cât și în opera de transformare socialistă a țării noastre.3

De ce se temea statul atât de mult de o organizație care pretindea că există 
doar pentru a sprijini o biserică dominantă, autorizată? În opinia noastră, frățiile 
Oastei Domnului erau animate de moduri particulare de viață și de închinare 
care le făceau distincte în cadrul BOR. Aceste comunități aveau multe asemănări 
cu grupurile evanghelice atât din interiorul, cât și din exteriorul țării, precum și 
cu alte mișcări, cum ar fi betaniștii. Ele au stârnit ostilitatea Securității, deoarece 
membrii lor apreciau aceste comunități mai mult decât apreciau Partidul Comu-
nist și ideologia acestuia. În caz de nevoie, era clar pentru autorități că „ostașii” 
vor alege loialitatea față de Dumnezeu și față de comunitățile lor în locul supu-
nerii față de stat.

Textul nostru examinează istoria Oastei Domnului de la înființarea ziarului 
Lumina Satelor al lui Iosif Trifa, în 1922, până la prăbușirea Partidului Comunist 
Român, în decembrie 1989. Bazându-ne pe ziare, reviste, cărți de cântece și 
broșuri publicate de mișcare, precum și pe relatări memorialistice, încercăm să 
reconstruim experiența trăită de participanții la mișcare, pentru a arăta cum s-au 
raportat ei la Oastea Domnului și cum aceasta le-a schimbat viața. Toate acestea 
sunt surse cu caracter retoric, concepute în primul rând pentru a-i converti pe 
alții la mișcare sau pentru a celebra persoane ca exemple pe care alții ar putea 
dori să le imite. Cu toate acestea, citite cu atenție, ele ne permit să vedem ce fel 
de valori prețuia mișcarea în diferite momente ale istoriei ei și ce credeau partici-
panții că era special în legătură cu mișcarea lor. Sursele caracterizate prin simpatie 
față de mișcare sunt puse în contrast cu rapoartele Securității și cu alte publicații 
bisericești, care deseori au înțeles sau au interpretat în mod deliberat greșit credințele 
și practicile Oastei Domnului, pentru propriile lor scopuri. Aceste surse oferă o 
perspectivă unică asupra modului în care statul și BOR vedeau mișcarea și ajută 
la explicarea motivelor pentru care au persecutat-o atât de aspru. Ceea ce arată 
ambele tipuri de surse este că majoritatea credincioșilor au experimentat mișcarea 
ca pe o comunitate afectivă care i-a adus mai aproape de Dumnezeu și unii de 
alții în moduri pe care le-au considerat transformatoare.

Textul începe prin a descrie slujirea lui Iosif Trifa prin intermediul ziarului 
Lumina Satelor, explicațiile sale inițiale privind scopul Oastei Domnului și primele 
adunări ale credincioșilor. Comunitățile, în mare parte textuale, create prin inter-
mediul ziarului au fost zdruncinate de conflictele lui Trifa cu Mitropolitul Nico-
lae Bălan în anii 1930 și de problemele financiare și boala care au marcat ultimii 
ani din viața lui Trifa. Ea arată modul în care mișcarea s-a transformat în cursul 
anilor ’40, sub conducerea unor noi lideri, prin colaborări cu greco-catolicii și cu 
evreii creștini, și printr-o reorganizare fundamentală a practicii religioase, în 
lumina ostilității crescânde din partea statului și a interzicerii oficiale a mișcării 
prin Legea cultelor din 1948. În anii 1950, atât Securitatea, cât și Ministerul Cul-
telor au văzut asemănări puternice între Oastea Domnului și grupările evanghe-
lice și, într-adevăr, relatările despre miracole și o cultură emergentă a cântecului 

3. Ibidem, f. 385.



282 COORDONATE ISTORICE

colectiv au făcut ca Oastea Domnului să semene destul de mult cu mișcările 
baptiste și penticostale din România. Securitatea l-a forțat pe Traian Dorz să 
încerce legalizarea mișcării în anii 1950, ceea ce a avut ca rezultat exacerbarea 
tensiunilor și a fragmentării în cadrul Oastei Domnului. Acest text duce relatarea 
până în anii 1980, dar se încheie cu revoluția din 1989, deoarece prăbușirea soci-
alismului de stat a adus noi libertăți în ceea ce privește viața religioasă din Româ-
nia, schimbând peisajul într-un mod atât de dramatic încât ar fi nevoie de o 
metodologie diferită, mai sociologică, și de alte tipuri de surse pentru a analiza 
corect evoluția Oastei Domnului în ultimele trei decenii.

Comunități afective

Oastea Domnului a fost o comunitate afectivă ai cărei membri au simțit afinități 
unii cu alții în ceea ce privește modul de a vorbi, de a acționa, de a cânta și de a 
trăi, elemente care transcend alte legături sociale. Comunitățile sunt produse ale 
timpului și locului, iar discursurile și practicile comunităților Oastei Domnului 
au evoluat semnificativ de la începuturile sale ca mișcare în Transilvania rurală 
a anilor ’20, până la existența sa clandestină în timpul socialismului de stat. Dife-
rite tipuri particulare de comuniune au animat Oastea Domnului de-a lungul 
istoriei sale. În timp ce în anii ’20 putem vorbi despre o „comunitate textuală”, 
mediată de ziare și reviste, după mijlocul anilor ’30 persecuția a dus la consoli-
darea comunităților locale unite prin legături afective bazate pe timpul petrecut 
împreună în citirea Bibliei, cântare, predicare și rugăciune.

S-a scris foarte mult despre legăturile afective care unesc grupurile religi-
oase din Europa de Est modernă, deși cercetătorii nu le-au numit până acum 
„comuni tăți afective”. Ronald Suny remarcă faptul că oamenii se simt puternic 
„atașați” de comunitățile lor naționale, iar noțiunea sa de „comunități afective” 
poate fi utilizată la fel de bine pentru a descrie contextele religioase4. Așa cum 
afirmă Alexandre E. Da Costa, „stările afective ilustrează diversele intensități 
care îi determină pe oameni să se atașeze sau să respingă noțiunile colective de 
apartenență comună”5. Mai mult, potrivit autoarei Leela Gandhi, tocmai legăturile 
afective sunt cele îi determină pe oameni „să se îndepărteze de pretențiile pose-
sive ale identității și apartenenței moștenite sau primite” și să se lege de alte 
comunități, în ciuda temerii de persecuție din partea autorităților sau a vecinilor6. 

4. Ronald Grigor Suny, „The Contradictions of Identity: Being Soviet and National in 
the USSR and After”, în Mark Bassin și Catriona Kelly (eds.), Soviet and Post-Soviet 
Identities, Cambridge University Press, Cambridge, 2012, pp. 17-36. Suny se bazează 
pe noțiunea de „comunități imaginate” a lui Benedict Anderson, dezvoltând punctul 
de vedere al lui Anderson, conform căruia chiar dacă o națiune este o comunitate care 
trebuie „imaginată” în existență, oamenii își formează totuși un puternic „atașament” 
față de aceasta.

5. Alexandre E. Da Costa, „The (Un)Happy Objects of Affective Community: Mixture, 
Conviviality and Racial Democracy in Brazil”, Cultural Studies, vol. 30, nr. 1, 2016, p. 25.

6. Leela Gandhi, Affective Communities: Anticolonial Thought, Fin-De-Siècle Radicalism, 
and the Politics of Friendship, Duke University Press, Durham, 2006, p. 17.



283OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

Atunci când evanghelicii români le spun sociologilor că după convertire „a urmat 
în viața mea o perioadă de trei ani de dărâmare a vechilor mele concepții și în 
același timp de zidire a unor noi valori și principii creștine”, astfel încât „s-a 
schimbat tot: modul meu de a gândi cu privire la Dumnezeu, la sensul vieții, la 
sensul lumii în care trăim”, ei atestă o ruptură radicală cu alte legături și o reori-
entare radicală către viziunea asupra lumii a noilor lor comunități. Un intervievat 
citat de Mihai Curelaru în Omul evanghelic își descrie noua stare emoțională ca 
„o neașteptată stare de pace, satisfacție, mulțumire către Dumnezeu pentru darul 
său special, o surprinzătoare dragoste și atracție pentru cuvântul lui Dumnezeu, 
în mod special dorința de a-l cunoaște și interpreta corect”7. Acordând atenție 
modului în care membrii și-au exprimat angajarea emoțională față de mișcări 
religioase precum Oastea Domnului, putem vedea de ce erau ei dispuși să riște 
atât de mult și, de asemenea, de ce statul se simțea amenințat de astfel de niveluri 
de atașament.

Iemima Ploscariu susține că în perioada interbelică evanghelicii români au 
format o „relație unică între individ și comunitate”, datorită „importanței acordate 
unei lecturi individuale a Bibliei ca «Cuvântul lui Dumnezeu», prin mărturia 
personală (vorbirea «cuvântului») în prezența comunității bisericii și apoi prin 
angajarea în cântarea corporativă a «cuvântului», toate cu o putere mărturisită 
prin numeroase relatări personale”8. Ploscariu subliniază în special faptul că 
evanghelicii susțineau că trăiesc un sentiment copleșitor de semnificație și de 
bucurie în comunitățile lor, ceea ce îi ajuta la depășirea diferențelor de rasă și 
clasă9. Alți istorici au remarcat tipuri similare de atașament exprimate de creș-
tinii evanghelici sau de Martorii lui Iehova din Rusia și Europa de Est în această 
perioadă10.

Creștinii ortodocși, la rândul lor, și-au format propriile comunități afec-
tive11. James Kapaló a arătat cum femeile arhangheliste din România interbelică 

7. Mihai Curelaru, „Convertirea religioasă în comunitățile evanghelice  – o abordare 
psihologică”, în Dorin Dobrincu și Dănuț Mănăstireanu (eds.), Omul evanghelic. 
O explorare a comunităților protestante românești, Polirom, Iași, 2018, p. 628.

8. Iemima Ploscariu, „The Word Read, Spoken, and Sung: Neo-protestants and Moder-
nity in Interwar Romania”, în Central Europe 18, no. 2, 2020, p. 107.

9. Iemima Ploscariu, Alternative Evangelicals: Challenging Nationalism in Interwar Romania’s 
Multi-ethnic Borderlands, Brill, Paderborn, 2024, p. 87.

10. Heather J. Coleman, Russian Baptists and Spiritual Revolution, 1905-1929, Indiana 
University Press, Bloomington, 2005, pp. 180-220; Bojan Aleksov, Religious Dissent 
between the Modern and the National: Nazarenes in Hungary and Serbia, 1850-1914, 
Harrassowitz, Wiesbaden, 2006; Catherine Wanner, Communities of the Converted: 
Ukrainians and Global Evangelism, Cornell University Press, Ithaca 2007, pp. 21-54; 
Emily B. Baran, Dissent on the Margins: How Soviet Jehovah’s Witnesses Defied Commu-
nism and Lived to Preach About It, Oxford University Press, Oxford, 2014; Nikolaj 
Christensen, Unorganized Religion: Pentecostalism and Secularization in Denmark, 
1907-1924, Brill, Leiden, 2022; Aleksandra Djurić Milovanović, The Untold Journey 
of the Nazarene Emigration from Yugoslavia to North America, Lexington Books, Blue 
Ridge Summit, 2024.

11. Djurić Milovanović și Radić, op. cit. 



284 COORDONATE ISTORICE

au răspuns persecuțiilor dure trăind în comune și devenind apoi vânzătoare 
ambulante de bijuterii atunci când comunele lor au fost desființate de poli-
ție12. În satele lor, calendariștii vechi au cultivat legături strânse între ei, care 
îi defineau împotriva bisericii oficiale și a statului13. Așa cum scrie Iuliana 
Cindrea-Nagy, unele femei vechi-calendariste erau atât de atașate emoțional de 
coreligionarii lor, încât se predau voluntar poliției pentru a fi încarcerate împre-
ună cu aceștia14. În Iugoslavia, Aleksandra Djurić Milovanović și Radmila Radić 
susțin că „închinătorii la Dumnezeu” „nu fumau, beau alcool cu moderație, 
evitau carnea (de porc în special), nu luau parte la sărbători și nu mergeau în 
baruri, nu jucau jocuri de noroc, nu înjurau și nu spuneau povești și glume rău-
tăcioase. Ei se ajutau reciproc atunci când aveau probleme și aveau o grijă speci-
ală pentru cei săraci și bolnavi”15. Astfel, ei cultivau legături afective care îi 
înstrăinau de vecinii lor care nu erau membri ai mișcării și îi apropiau unii de 
alții în calitate de comunitate. Documentele de arhivă arată, de asemenea, că 
în general creștinii ortodocși din Basarabia au exprimat legături afective la fel 
de puternice cu comunitățile lor parohiale și au opus rezistență autorităților 
statului, oficialilor bisericii sau noilor preoți care încercau să preia controlul 
asupra bisericilor lor16.

În ciuda asemănărilor lor, comunitățile religioase afective au apărut din 
motive diferite și s-au bazat pe o gamă variată de influențe. Roland Clark a 
sugerat că, în timp ce mișcarea arhanghelică și cea a vechilor-calendariști au 
fost răspun suri la o nemulțumire profundă față de Biserica Ortodoxă Română, 

12. Arhanghelismul este o formă de inochentism, un grup religios care s-a format în anii 
1920 în jurul persoanei lui Alexandru Culeac și al fraților săi. Adepții lui l-au venerat 
pe Culeac, socotindu-l a fi Arhanghelul Mihail care s-a întors pe pământ pentru a 
lupta cu Satana în ultimele zile. James A. Kapaló, Inochentism and Orthodox Christi-
anity: Religious Dissent in the Russian and Romanian Borderlands, Routledge, Londra, 
2019, pp. 168-171.

13. Andreea Kaltenbrunner, Für den Glauben, gegen den Staat: der Altkalendarismus in 
Rumänien (1924-1936), De Gruyter, Oldenbourg, 2022.

14. Iuliana Cindrea-Nagy, „«...as the young girl told them so»: Women and Old Calen-
darism in Interwar Romania”, Religion and Gender, vol. 11, nr. 1, 2021, p. 30.

15. „Închinători la Dumnezeu” a fost o mișcare laică de reînviere spirituală în Biserica 
Ortodoxă Sârbă, de la mijlocul secolului al XIX-lea până la sfârșitul celui de-al Doi-
lea Război Mondial. Ea s-au bucurat de binecuvântarea oficială a Bisericii din 1920 
încoace și a încurajat monahismul, precum și lectura Bibliei și evlavia personală. 
Aleksandra Djurić Milovanović și Radmila Radić, „The God Worshipper Movement 
in Serbian Society in the Twentieth Century: Emergence, Development, and Struc-
tures”, în Djurić Milovanović și Radić (eds.), op. cit., p. 143.

16. Ionuț Biliuță, „To Murder or Save Thy Neighbour? Romanian Orthodox Clergymen 
and Jews during the Holocaust (1941-1945)”, în Kevin P. Spicer și Rebecca Car-
ter-Chand (eds.), Religion, Ethnonationalism, and Antisemitism in the Era of the Two 
World Wars, McGill-Queen’s University Press, Montreal, 2022, pp. 305-330; Dumitru 
Lisnic, „Organising Religious Resistance: Contingent Procedures, Material Religion 
and Early Soviet Repression against Religion”, Review of Ecumenical Studies, vol. 14, 
nr. 2, 2022, pp. 197-216.



285OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

mișcările evanghelice și cele conexe, cum ar fi YMCA sau Martorii lui Iehova, 
au înflorit datorită creșterii ratei de alfabetizare și a accesului sporit la resursele 
și la misionarii occidentali. Mișcări precum cea de trezire spirituală de la Biserica 
Cuibul cu Barză din București, mișcarea Renașterea din Oltenia sau Oastea 
Domnului din Transilvania, au fost produse ale încercărilor episcopilor și 
mitropoliților de a spori implicarea laicilor într-un context în care marea majo-
ritate a resurselor devoționale disponibile erau scrise de evanghelici occidentali17. 
Multe dintre aceste grupuri – chiar dacă nu toate – s-au bazat pe legături afective 
puternice între credincioși și au prosperat deoarece membrii lor le prețuiau mai 
mult decât alte identități sociale sau moduri de apartenență.

Aceste comunități au continuat să existe sub regimul comunist, devenind 
adesea clandestine și uneori chiar „subterane” la propriu, pentru a evita repre-
siunea18. Cu toate acestea, membrii lor reflectau același sentiment de angajare 
radicală față de comunitatea religioasă, care este atestat înainte de cel de-al 
Doilea Război Mondial și care a îngrozit atât de mult Securitatea19. Gândindu-se 
în special la Oastea Domnului și la mișcarea bethanistă din cadrul Bisericii 
Reformate, Ryan Voogt susține că „ceea ce făcea ca practica religioasă să fie 
inacceptabilă pentru autorități era gradul în care aceasta mobiliza oamenii către 
o afiliere religioasă sau când punea la îndoială pretențiile de adevăr ale biseri-
cii sau ale statului”20. Mișcarea bethanistă s-a extins la sfârșitul anilor 1940, în 
parte pentru că, după cum spune un participant citat de Voogt, „cu fiecare 
întâlnire, «încrederea necondiționată» a celorlalți creștea, la fel ca și angajarea 
lor față de practicile religioase. Se întâlneau o dată pe lună pentru o zi întreagă, 
citeau Biblia și discutau. [...] Cântau, mâncau, se spovedeau, se rugau și se 
mustrau unii pe alții”21. Persecuția a unit astfel de grupuri, deoarece a trasat o 
linie fermă între comunitatea religioasă și lumea exterioară, generând în același 
timp un sentiment de afinitate între membrii unor grupuri precum baptiștii, 
penticostalii și Oastea Domnului care, dintr-un motiv sau altul, se aflau toți de 
partea greșită a liniei, din perspectiva autorităților sociale dominante și adesea 
a legii.

17. Clark, op. cit.
18. James A. Kapaló și Kinga Povedák (eds.), The Secret Police and the Religious Undergro-

und, Routledge, Londra, 2021.
19. Dorin Dobrincu, „Sub puterea Cezarului. O istorie politică a evanghelicilor din 

România (a doua jumătate a secolului al XIX-lea – 1989)”, în Dobrincu și Mănăsti-
reanu (eds.), op. cit., pp. 37-243.

20. Voogt, op. cit., p. 3.
21. Ibidem, p. 94.



286 COORDONATE ISTORICE

 
Comunități textuale

Oastea Domnului își are originile într-un ziar cunoscut sub numele de Lumina 
Satelor, care a fost înființat de Mitropolitul Transilvaniei, Nicolae Bălan, în ianuarie 
1922. Transilvania fusese recent încorporată în statul național român, iar 
Bălan îi încuraja pe credincioșii laici să se implice mai îndeaproape în BOR, prin 
citirea regulată a Bibliei și participarea mai frecventă la biserică22. El l-a numit 
pe unul dintre foștii săi studenți, Iosif Trifa, să conducă Lumina Satelor23. Trifa 
se distinsese ca un erudit capabil în timpul studenției sale, fusese foarte activ ca 
preot sătesc și publicase deja prima sa colecție de predici în momentul în care a 
început să lucreze la acest ziar24. După un prim an de succes, ziarul a început anul 
1923 făcând apel la cititorii săi să renunțe la beție: „Cu orice preț și cu orice chel-
tuială, ținem la datina năroadă și păgână: să ne afle anul nou beți și să ne îmbătăm 
în anul nou”, scria Trifa, adăugând că „Diavolul vrea cu orice preț să tulbure 
mintea și judecata omului în noaptea anului nou și în ziua de anul nou, ca nu 
cumva omul să-și poată da seama cum stă cu afacerile sale sufletești și să bage 
cumva de seamă că el merge înainte pe calea pieirii”25. El le-a cerut să depună un 
jurământ de renunțare la alcool, numindu-i pe cei care au făcut-o ostași – membri 
ai Oastei Domnului. Membrii acesteia au dezvoltat rapid un stil de viață care îi 
deosebea de cei din jurul lor. „Un ostaș al Domnului va merge numai la astfel de 
petreceri din care lipsește băutura și jocul (concerte, teatre frumoase)”, instruia 
Trifa în 1926. „Un ostaș al Domnului nu va merge prin șezătorile, clăcile și strân-
surile ce se fac mai ales iarna, prin crâșmă, sau prin casele oamenilor. Nu va merge 
pentru că și pe acestea le-a tras diavolul în slujba lui.”26 De asemenea, ostașii erau 
învățați să nu înjure și să nu fumeze, pe motiv că aceste practici erau „urâte”. Astfel, 
ei erau ușor de identificat prin stilul lor de viață – un fapt cu care se mândreau.

Ziarul a publicat în mod regulat scrisori de la oameni din sate din întreaga 
țară care „intraseră” în mișcare, dând cititorilor impresia că se alătură unei comu-
nități de oameni care gândesc la fel. Candy Brown numește aceste relații mediate 
de presa scrisă „comunități textuale”, observând că ele au generat atașamente 
emoționale autentice pentru cititori care poate nu s-au întâlnit niciodată față în 
față27. Cititorii contribuiau cu poezii, povestiri și mărturii care completau scrierile 

22. Nicolae Bălan, Problema religioasă în timpul de azi, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, 
Sibiu, 1906, p.  52; Nicolae Bălan, Un congres românesc biblic, Tiparul Tipografiei 
Arhidiecezane, Sibiu, 1912; Nicolae Bălan, În chestia „micii Biblii”, Tiparul Tipografiei 
Arhidiecezane, Sibiu, 1914.

23. Nicolae Bălan, „Binecuvântare arhierească”, Lumina Satelor, 2 ianuarie 1922, p. 1.
24. Gogan, op. cit., pp. 11-13.
25. Iosif Trifa, „Să facem o intrare creștinească în anul cel nou cu hotărâre și întovărășire 

de luptă împotrivă sudalmelor și bețiilor”, Lumina Satelor, 14 ianuarie 1923, p. 1.
26. „Un mic regulament pentru cei cari au întrat și cei cari vreau să între în Oastea Dom-

nului”, Lumina Satelor, 14 noiembrie 1926.
27. Candy Brown, The Word in the World: Evangelical Writing, Publishing, and Reading 

in America, 1789-1880, University of North Carolina Press, Chapel Hill, NC, 2004, pp. 10-12.



287OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

lui Trifa și versetele biblice ocazionale. În decembrie 1924, Augustin Toma din 
Vecerd, un sat aflat la aproximativ 45 de kilometri de la casa lui Trifa din Sibiu, 
scria:

Intrați în Oastea lui Isus
Vă cheamă glasul Domnului de sus
În lume nu-i un nume mai frumos
Decât să fii ostașul lui Hristos
Intră, frate mult iubit,
În oastea ce s-a pornit.
Intră, frate, bucuros
Căci e oastea lui Hristos.
Intră, frate, fără teamă
La oaste Domnul te cheamă.28

Poezii precum cea a lui Toma sugerează că, departe de a fi un simplu proiect 
al mitropoliei, Oastea Domnului devenise rapid o mișcare populară care s-a 
răspândit datorită dedicării membrilor săi, care îi scriau ei înșiși literatura, 
poezia și muzica. Membrii se numeau între ei frate și soră. Dușmanii lui Trifa 
au atras atenția asupra faptului că evanghelicii români foloseau, de asemenea, 
acest tip de limbaj, dar el a apărat această practică, argumentând că și creștinii 
din biserica primară își spuneau frate și soră, sugerând că acest lucru ajuta la 
construirea comunității „fără deosebire de tagmă și ocupație”29. Nu existau 
taxe de membru, dar ostașii cumpărau broșuri pentru a le oferi prietenilor și 
vecinilor. Trifa a produs o cruciuliță pe care membrii o purtau pentru a-și anunța 
afilierea la mișcare și pentru a-i ajuta să se recunoască între ei30. Este dificil de 
precizat exact ce fel de oameni erau implicați în aceste comunități, dar un raport 
al Siguranței, care enumeră 29 de membri ai Oastei Domnului din comuna Bivo-
lari, județul Iași, între 1929 și 1936, includea 5 femei și 25 de bărbați, dintre care 
mai mulți par să fie căsătoriți31. În această comună trăiau 2.874 de persoane 
la momentul recensământului din 1930, ceea ce sugerează că aceste comunități 
erau mici și relativ marginale în viața satului32.

Când se întâlneau, spunea Trifa: „Ostașii citesc din Biblie și cărțile religioase, 
cântă, se roagă, se deșteaptă, se întăresc unii pe alții, se vestesc și altora aceste 
bucurii”33. Nu trebuia să fii preot pentru a vorbi în aceste întâlniri, iar Ioan 
Marini a început să predice în adunările Oastei Domnului pe când era încă în 

28. Augustin Toma, „Intrați în Oastea lui Isus”, Lumina Satelor, 29 decembrie 1924.
29. Trifa, Ce este Oastea Domnului?, p. 218.
30. Iosif Trifa, „Acesta este semnul pe care-l vor purta cei ce au intrat în oastea noastră”, 

Lumina Satelor, 1 iulie 1923.
31. Arhiva Consiliului Naţional pentru Studierea Arhivelor Securității (în continuare 

ACNSAS), Fond Documentar, Dosar 9486, vol. 1, f. 308.
32. Sabin Manuilă, Recensământul general al populației României din decemvrie 1930, 

vol. 2, Institutul Central de Statistică, București, 1938, p. 252.
33. Trifa, Ce este Oastea Domnului?, p. 175.



288 COORDONATE ISTORICE

liceu, convertindu-se după ce a citit Lumina Satelor34. Un raport al Securității 
din 1949 spunea că în Călărași în anii 1930 „această asociație număra cam 30-50 
membri ce vizitau biserica în fiecare sărbătoare după-amiază, când preotul 
Gheorghe N. Ionescu le explica textul Evangheliei zilei și în afară de aceasta se 
cântau diferite cântări bisericești. Membrii citeau și diferite cărți cu caracter 
religios”35.

Distribuirea de literatură și organizarea de reuniuni locale au fost esen-
țiale pentru dezvoltarea mișcării. În timpul unui interogatoriu al Securității, 
Vasile Axinuță, un țăran din comuna Dersca, judeţul Dorohoi, a mărturisit ulte-
rior că:

Prin anii 1934-1935 Biserica din Dersca era în reparație și mulți oameni din 
Dersca vizitau Biserica din Mihăileni unde era Preot M. Enache, și urmam și eu la 
Biserică. Acest preot pe atunci a început să distribuie Biblii și cărți orto doxe tipă-
rite de literatura Oastea Domnului, care era o mișcare religioasă din sânul Bise-
ricii ortodoxe care luase ființă prin Mitropolitul N. Bălan al Ardea lului. Acele cărți 
și reviste erau plăcute la citit și aveau ca scop să întărească credința ortodoxă și 
s-o apere de celelalte secte care erau și sunt contra Bisericii. Eu fiind mai retras, 
mai liniștit față de alții, am început să citesc învățăturile frumoase, să ascult și să 
înțeleg predicile preoților și să mă retrag cu totul din calea bețiilor, furăturilor și 
altor lucruri care nu fac cinste nici familiei și nici societății. Tot pe atunci mi se 
pare că s-au petrecut și cele întâmplate cu Petrache Lupu de la Maglavit, la care 
Preotul M. Enache cu grupuri de oameni au mers la Maglavit și prin propaganda 
ce se ducea, mulți oameni au început sa se pocăiască. În comuna Dersca au 
început să se facă adunări pe la I.V.Gh. Tănăscele, pe la Gheorghe Duciac, pe la 
Ghe.I. Ghibarsana și când era posibil chiar la Biserică36.

Nu toate grupurile au avut același succes. În memoriile sale, Traian Dorz scrie 
că primul grup din satul său s-a prăbușit foarte repede, deoarece liderul era „rece 
și aspru” cu noii convertiți37. A avea lideri carismatici și abordabili era crucial 
pentru ca indivizii să formeze tipul de legături emoționale care să susțină mișcarea 
în timpul persecuției. Axinuță adăuga că ostașii:

nu sunt văzuți cu ochi buni chiar de preoți care oricând și-au văzut primejdia 
pungii și carierei lor, că ei predicau evanghelia lui Hristos plătiți cu bani și ostașii 
daca predică sau fac alte bine Bisericii o fac fără plată și din sinceră dragoste. 
În comuna Dersca tot atunci, prin 1935-1936, din pricina preotului unii s-au 
lăsat de oaste și și-au schimbat și cultul la «Creștini după Evanghelie», care au 
fost și bătuți cu ciomegele de oameni la o răscoală făcută de preotul Valerian 
Brânzei.38

34. Nicolae Marini, Învățătorul Ioan Marini: O viață de apostol, Editura Oastea Domnu-
lui, Sibiu, 2002, p. 14.

35. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 9486, vol. 1, f. 317.
36. ACNSAS, Fond Penal, Dosar 1882, f. 8-9.
37. Traian Dorz, Hristos, mărturia mea, Editura Traian Dorz, Simeria, 1993, p. 59.
38. ACNSAS, Fond Penal, Dosar 1882, f. 8-9.



289OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

La început, aceste grupuri nu aveau cântece proprii, ci cântau muzică liturgică 
ortodoxă și puneau pe melodii simple poezii pe care le găseau în broșurile lui 
Trifa39. În 1932, Trifa a produs propria sa broșură de cântece, tipărind doar ver-
surile, fără nicio partitură muzicală40. Indivizii își scriau propriile cântece și i le 
trimiteau lui Trifa, care le publica în Lumina Satelor, pentru ca ostașii să le poată 
cânta în cadrul reuniunilor lor (Imaginea 1)41.

Imaginea 1. „Când toate trec, când toate pier”, cântec trimis de preotul paroh  
Gh.N. Dumitrescu din comuna Bistrița, jud. Mehedinți

SURSA: Oastea Domnului, 29 ianuarie 1933

Aceste întâlniri au atras noi acuzații că Oastea Domnului practica protestantis-
mul evanghelic, dar Trifa a insistat că „ele nu sunt nici o noutate. Adunările 
duhovnicești sunt o poruncă a Scripturilor. Și le aflăm la începuturile crești-
nismului. Ni le arată Scripturile”42. De fapt, spunea Trifa, Oastea Domnului a 

39. „Poezia și cântarea în slujba Domnului și a Oastei Domnului”, Lumina Satelor, 
18 noiembrie 1928.

40. „Cetiți și răspândiți cărți religioase”, Lumina Satelor, 24 iulie 1932.
41. Dorz, op. cit., pp. 64-65.
42. Trifa, Ce este Oastea Domnului?, p. 175.



290 COORDONATE ISTORICE

oferit cel mai eficient mod de a contracara răspândirea evanghelismului. În loc 
să incite la violența poliției împotriva protestanților, așa cum făceau alți predi-
catori ortodocși, Trifa a susținut că „îi putem îndrepta numai prin strălucirea 
vieților noastre, prin râvna noastră pentru Domnul și mai presus de toate prin 
dragostea și blândețea noastră evanghelică”43. Oastea Domnului oferea laicilor 
învățătură din Biblie și „o viață trăită după Evanghelie”, astfel încât oamenii să 
se poată „pocăi” în interiorul BOR, fără a fi nevoiți să se convertească la protes-
tantism. Un plugar identificat ca „N.T.” scria în ianuarie 1923:

Și eu am vrut să mă pocăiesc că mult îmi plăcea năravul cel bun ce-l au pocăiții 
că nu suduie și nu se îmbată și mult mi-am frământat și eu capul că ce să fac. De 
multe ori mă trezeam și noaptea din somn și gândeam în mine să mă pocăiesc, 
dar după ce adormeam, tot vedenii și visuri urâte mi se arătau și mă trezeam iară 
speriat că mi se părea că s-au sculat moșii și strămoșii din groapă și scutură casa 
cu mine de ciudă și mânie că vreau să las legea lor. Dar acum mulțumesc lui 
Dumnezeu că Lumina Satelor m-a scăpat de gândurile mele cele rele că și ea îmi 
aduce acasă o hotărâre să mă lepăd cu ură și scârbă de sudalme și beții44.

N.T. nu era singurul convins că Oastea Domnului era o modalitate utilă de a 
împiedica răspândirea protestantismului. În 1928, dieceza de Cluj a decis că 
„pentru intensificarea propagandei religioase și a combaterii sectarilor, fiecare 
parohie se obligă să aboneze ziarul săptămânal Lumina Satelor din bugetul anu-
lui 1928”45. Alți misionari ortodocși „antisectariști” lucrau mână în mână cu 
grupurile locale ale Oastei Domnului, făcând apel la baptiști și adventiști de ziua 
a șaptea să își părăsească bisericile și să se întoarcă la BOR, alăturându-se Oastei 
Domnului46.

Relația mișcării cu BOR a fost un aspect pe care liderii mișcării s-au străduit 
să îl clarifice. Trifa a insistat că „Oastea Domnului nu se amestecă în lucrurile 
încredințate numai preoților și bisericii”47. Adepții săi au explicat că mișcarea 
funcționa „ca un apostolat laic în slujba sfintei noastre biserici cu tendința de a 
ajuta pe preoți la trezirea celor «ce-au stins duhul» cu care au fost înfiați prin 
botez și la chemarea puternică, pe calea dragostei, a celor ce s-au înstrăinat de 
legea părinților”48. Ei au subliniat că reînnoiau mântuirea pe care românii o 
primiseră deja atunci când au fost botezați de mici și că reafirmau tradițiile 
ancestrale  – nu că făceau noi convertiți într-o țară în care marea majoritate a 
etnicilor români s-au născut în BOR. În același timp, ei spuneau că Dumnezeu 

43. Ibidem, p. 222.
44. N.T., „Și eu am vrut să mă pocăesc”, Lumina Satelor, 28 ianuarie 1923.
45. „Știrile săptămânii”, Lumina Satelor, 15 aprilie 1923.
46. Ștefan R. Lungu, „Propagandă antisectară în Apateu și Cermei”, Biserica și Școala, 17 

martie 1929; „Revenire la Biserica Ortodoxă”, Biserica și Școala, 7 aprilie 1929; „Con-
gresul general al misionarilor ortodocși din țară”, Universul, 14 octombrie 1929; „O 
interesantă activitate de combatere a mizeriei morale”, Opinia, 25 aprilie 1930.

47. Trifa, Ce este Oastea Domnului?, p.85.
48. „Raport nr. 31, Oastea Domnului, București”, Oastea Domnului, 28 septembrie 1930.



291OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

„ne cheamă s-ajutăm/ Oi pierdute să-nturnăm” și vorbeau despre „suflete pier-
dute” care trebuiau să fie salvate, sugerând în mod clar că apartenența la BOR era 
insuficientă pentru mântuire49. Ei știau că acesta era un mesaj nepopular și s-au 
avertizat reciproc să se aștepte să fie „batjocuriți” atunci când încercau să împăr-
tășească vestea cea bună50. Persecuția și amenințarea cu persecuția au apropiat 
comunitatea, separând și mai mult ostașii de ceilalți membri ai BOR.

Imaginea 2. Fotografia unei întâlniri a Oastei Domnului în comuna Dofteana, jud. Bacău, 1929
SURSA: Oastea Domnului, 25 decembrie 1929

Boală și schismă 

Într-o anumită măsură, comunitățile bazate pe Biblie par să fi depășit granițele de 
clasă în anii 1920. Mișcarea se mândrea cu 20.000 de membri în 1930, 60.000 în 
1932 și 100.000 în 193451. Pe măsură ce starea de sănătate a lui Trifa s-a deteriorat 
și relația sa cu Nicolae Bălan s-a stricat, au apărut fisuri ce au separat comunitățile 

49. Vasil Gușiță, „M-a aflat păstorul bun...”, Lumina Satelor, 1 februarie 1925; I. Tâlcuitor, 
„Din examinarea și învățăturile Domnului și Mântuitorului nostru Isus Hristos”, 
Lumina Satelor, 8 martie 1925.

50. I. Tâlcuitor, „Evanghelia de Duminecă: Cele patru stări ale mântuirii sufletești”, Lumina 
Satelor, 6 aprilie 1924.

51. „Oastea Domnului”, Telegraful român, 11 ianuarie 1930; Gh. Șoima, „Cele două feluri 
de adunări”, Lumina Satelor, 26 iunie 1932; Trifa, Ce este Oastea Domnului?, p. 224.



292 COORDONATE ISTORICE

rurale de elitele urbane care erau patronii mișcării52. Pentru o lungă perioadă de 
timp, majoritatea ziarelor românești au tipărit numai laude despre Trifa și Oastea 
Domnului. Universul o numea „o fericită mobilizare a creștinilor, hotărîți să lupte 
împotriva tuturor ticăloșilor”, iar Cuvântul susținea că scrierile lui Trifa dădeau 
„impresia unei munci modeste, stăruitoare și rodnice de încreștinare”53. La fel, în 
august 1929, Glasul Bucovinei scria că „cei ce [...] se rânduiesc în societatea «Oas-
tea Domnului» sunt aceia dintre noi care se hotărăsc ca să fie pildă de viață 
creștinească, prin credință și faptele bune, intrând în mod vădit în lupta împotriva 
tuturor patimilor omenești”54. Cu toate acestea, sprijinul unanim pentru Trifa 
începuse deja să scadă în 1929. Adevărul l-a acuzat că promovează Partidul Libe-
ral sub masca activităților religioase, iar Glasul monahilor a atacat Lumina Satelor 
întrebând „de ce nu găsim nimic scris despre Prea Sfânta Fecioară Maria, Maica 
Dumnezeiescului nostru Mântuitor, cum și despre Sfinți, care bine știm cu câtă 
tărie au luptat pentru ca lumina și adevărul sf. Evanghelii să ajungă până la noi?”55. 
Forțată să se confrunte cu astfel de acuzații, o conferință a episcopilor transilvă-
neni a recunoscut în mai 1930 că „unii atribuie acestei mișcări înclinări sectare. 
Se întrunesc mai mult fără preoți, nu fac servicii după tipic, rostesc rugăciuni 
improvizate de ei, cântă cântări în versuri compuse de ei pe melodii proprii, 
străine de melodiile bisericii”. Mitropolitul Nicolae Bălan a apărat mișcarea, dar 
a avertizat că „Oastea Domnului trebuie să fie o punte de trecere de la sectari la 
noi și nu invers. Preotul trebuie să stea în fruntea ei”56. Reuniunea a decis să 
cerceteze în mod corespunzător acuzațiile, dar nu s-a ajuns la nimic atâta timp 
cât Trifa a avut sprijinul lui Bălan57.

Trifa a investit într-o nouă tipografie în 1930, îndatorându-se exact în momen-
tul în care Marea Criză Economică începea să se facă simțită în România și s-a 
îmbolnăvit curând de epuizare și stres. El scrie că a apelat la ajutorul lui Bălan, 
dar a fost refuzat aspru: „Cu acest prilej, Înaltul Ierarh m-a întrebat zâmbind: 
«Așa-i că-ți pare rău că ai cumpărat tipografia?»”58. Bălan a fuzionat apoi Lumina 
Satelor cu un alt ziar bisericesc transilvănean, antisemitul Libertatea, dar Trifa nu 
s-a putut înțelege cu directorul de la Libertatea, Ioan Moța, iar fuziunea nu a 
durat.59 Mitropolia i-a cerut lui Trifa să ramburseze imediat împrumuturile pe 
care i le acordase și, neputând face acest lucru, el s-a mutat la București, împreună 

52. De remarcat disconfortul pe care țăranul Traian Dorz scrie că l-a simțit atunci când 
s-a regăsit într-o adunare a politicienilor și intelectualilor din Oastea Domnului la 
Oradea, la mijlocul anilor 1930. Dorz, op. cit., pp. 67-68.

53. „Însemnări”, Universul, 31 ianuarie 1927; Skythes, „La o aniversare”, în Cuvântul, 
29 ianuarie 1927.

54. I. P., „Misiunea religioasă din Vicovul de Sus-Laura”, Glasul Bucovinei, 24 august 1929.
55. V. Munteanu, „Există și o «oaste» liberală”, Adevărul, 11 mai 1929; Glasul monahilor, 

26 mai 1929, citat în „Cronică”, Renașterea (Cluj), 30 iunie 1929.
56. „Oastea Domnului”, Telegraful român, 7 iunie 1930.
57. Actele Adunării Eparhiale Ordinare a Eparhiei Vadului, Feleacului, și Clujului se vor 

desfășura la Cluj în anul 1930, Tiparul Tipografiei Eparh. Ort. Rom., Cluj, 1930, pp. 21-22.
58. Nicolae Marini, Oastea Domnului. Istoria jertfei în mărturisirile Pr. Iosif Trifa, http://

roboam.com/Ortodoxie/oastea_domnului.htm, accesat la 06.12.2023.
59. Gogan, op. cit., p. 20; Ioan Moța, 42 de ani de gazetărie, Tipografia Astra, Orăștie, 

1935, pp. 67-78.



293OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

cu noua tipografie. Bălan l-a acuzat că a furat proprietatea Bisericii, dar Trifa a 
răspuns că tipografia îi aparținea și fusese cumpărată din banii lui. Cei doi s-au 
certat până în 1935, când Bălan l-a caterisit pe Trifa60. Fără sprijinul lui Bălan, 
Trifa a fost aspru atacat din toate părțile, inclusiv în paginile ziarului Lumina 
Satelor61. Trifa a început să publice un nou ziar, Iisus biruitorul, dar acesta a fost 
interzis de cenzori pe motiv că era o publicație antiortodoxă, iar alte tentative de 
publicare au fost confiscate direct de la tipografie62.

Sub controlul direct al lui Bălan, Oastea Domnului se concentra acum pe adu-
nări de masă și discursuri lungi ale demnitarilor clerici și laici63. Lumina Satelor 
difuza mai multe știri politice, economice și internaționale decât înainte, în loc să 
se concentreze pe texte devoționale, scrisori, poezii și predici, așa cum se întâmplase 
sub redacția lui Trifa. Rubrici precum „Lucrare culturală și religioasă la sate”, care 
sub Trifa s-ar fi axat pe activitatea de evanghelizare desfășurată de țărani în propri-
ile lor comunități, discutau acum exclusiv inițiative sponsorizate de stat64. Vasile 
Axinuță comenta că „unii preoți au început să facă niște statute Oastei Domnului 
în care să fie organizate cu șefi, casieri, gospodării, etc. [...] ca să se poată strânge 
bani cu chitanțiere, procese-verbale etc. Ostașii de pretutindeni au refuzat categoric 
pentru totdeauna și au spus că: noi când vom putea merge [...] vom merge la Bise-
rică, când vom putea, vom merge și la adunarea oastei, dar fără obligații și sarcini 
din partea preoților”65. Preoții care fuseseră anterior liderii grupurilor locale Oastea 
Domnului și-au retras acum sprijinul și uneori le-au interzis enoriașilor lor să cânte 
cântecele publicate de Trifa66. Scrierile lui Trifa de la mijlocul anilor 1930 se axau 
pe îndurarea suferinței și pe perseverența în timpul persecuției67. A devenit apoi 
din ce în ce mai bolnav și a murit în 193868.

În timp ce Bălan și alți clerici asociați cu mișcarea se concentrau pe crearea 
de alianțe politice cu puterile zilei, liderii laici au început să construiască legături 
afective cu persoane care gândeau la fel în afara BOR. În 1939, Dorz și Ioan Marini 
au început să publice ziarul greco-catolic Vieața creștină, folosindu-l ca vehicul 

60. Marini, op. cit.; „Mărturisiri ce se impun. Lămuriri pentru frații ostași și pentru 
cetitorii gazetelor «Lumina Satelor» și «Oastea Domnului»”, Lumina Satelor, 20 ianu-
arie 1935; Nicolae Bălan, „Oastea Domnului” și Biserica, Tiparul Tipografiei Arhidi-
ecezane, Sibiu, 1935.

61. Teodor N. Manolache, „Biserica Ortodoxă Română amenințată de o nouă sectă: Oastea 
Domnului”, Duminica ortodoxă, 6-13 ianuarie 1935 și 20-27 ianuarie 1935; Gabian, 
„Conflict religios în Ardeal”, Curentul, 13 ianuarie 1935; „«Oastea Domnului» la 
răspântie”, Gazeta Transilvaniei, 24 ianuarie 1935; „Să se facă lumină!”, Lumina Sate-
lor, 27 ianuarie 1935; Policarp Morușca, „Cuvinte de durere”, Lumina Satelor, 3 februa-
rie 1935; Constantin Trifa, „Un cuvânt de lămurire”, Lumina Satelor, 24 februarie 1935.

62. „Conflict în jurul «Oastei Domnului»”, Universul, 16 ianuarie 1935; Dorz, op. cit., 
pp. 127-128.

63. „Bucurii duhovnicești la Sibiu”, Lumina Satelor, 4 aprilie 1937; „Minunata prăznuire 
dela Mănăstirea Brâncoveanu”, Lumina Satelor, 16 mai 1937.

64. G. Benescu, „Lucrare culturală și religioasă la sate”, Lumina Satelor, 7 martie 1937.
65. ACNSAS, Fond Penal, Dosar 1882, ff. 8-9.
66. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 9486, vol. 1, f. 317.
67. Iosif Trifa, Ca o oaie fără de glas, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 2001.
68. Marini, op. cit.



294 COORDONATE ISTORICE

pentru propaganda Oastei Domnului. Dorz a scris mai târziu că „întreaga atmo-
sferă din confesiunea greco-catolică devenise chiar favorabilă Oastei Domnului”, 
iar Dorz și Marini au refuzat să facă distincție între Biserica Ortodoxă Română 
și Biserica Greco-Catolică69. De asemenea, ei s-au împrietenit cu evrei creștini 
asociați cu biserici evanghelice70. Lumina Satelor a exprimat întotdeauna simpa-
tii antisemite, dar numărul articolelor antisemite a crescut dramatic și tonul lor 
s-a înrăutăţit odată ce Trifa nu a mai fost redactor71. În același timp, Dorz a 
colaborat cu predicatorul evreu creștin Isaac Feinstein la revista Prietenul și s-a 
întâlnit cu adepții lui Feinstein din Iași după ce acesta din urmă a fost în trenurile 
morții din Iași în iulie 194172. De asemenea, s-a întâlnit cu comunitatea evreiască 
creștină din București condusă de Richard Wurmbrand. Acesta i-a cerut lui Dorz 
să publice un pamflet pe care liderul evreu îl scrisese, dar s-o facă sub numele lui 
Dorz, deoarece evreii nu aveau voie să publice în timpul războiului. Dorz a făcut 
acest lucru și a fost interogat de poliție timp de două ore cu privire la legăturile 
sale evreiești73. Pe măsură ce relația sa cu BOR s-a deteriorat, Oastea Domnului 
a căpătat un caracter din ce în ce mai insular în raport cu ortodoxia, lucrând 
împreună cu creștini de alte confesiuni care împărtășeau aceleași idei, în loc să 
încerce să se conformeze cerințelor BOR.

Schimbarea de regim

Până în anii 1940, existau efectiv două mișcări separate care acționau sub același 
nume, iar în urma lui Trifa a apărut o nouă generație de lideri. Un raport al 
Securității din 1949 distingea între „fracțiunea BĂLAN (sub conducerea directă 
a preoților, predicatorii numiți dirijați de aceștia, activitatea desfășurându-se în 
biserică cu respectul tuturor canoanelor ortodoxe) [și] fracțiunea TRIFA (sub 
conducerea unor predicatori, ședințe în case particulare, dând întrunirilor un 
caracter neo-protestatn [sic], asemănător sectelor în opoziție cu unele canoane 
ale ortodoxiei”74. Ostilitatea lui Bălan, alături de al Doilea Război Mondial și de 

69. Dorz, op. cit., p. 144.
70. Despre creștinii evanghelici evrei din România anilor 1930, vezi Iemima Ploscariu, 

„«God is against Nationalism»: Averbuch and the Jewish Christians of Interwar 
Romania”, Contemporary European History, vol. 33, nr. 2, 2022, pp. 1-22.

71. Despre antisemitism în timp ce Trifa era redactor, vezi „Mitropolitul Primat despre 
primejdia jidovismului”, Lumina Satelor, 24 august 1924; „Știrile săptămânei”, Lumina 
Satelor, 16 noiembrie 1924; „Ce s-a mai dezbătut în Sfatul Țării?”, Lumina Satelor, 
6 decembrie 1925. Exemple de articole antisemite de la sfârșitul anilor 1930 includ 
„Scumpetea în «Raiul bolșevic»”, Lumina Satelor, 1 noiembrie 1936; „Câți evrei trăesc 
în lume”, Lumina Satelor, 10 ianuarie 1937; „S-au descoperit 3 fabrici de bani falși în 
Ardeal”, Lumina Satelor, 25 aprilie 1937.

72. Dorz, op. cit., pp. 154-155. Vezi și Gheorghe Samoilă, „Eu știu că ei mă vor ucide...”. 
Isaac Feinstein (1904-1941). Un evreu român, martir al lui Hristos, PIM, Iași, 2013.

73. Dorz, op. cit., pp.  156-157. Vezi și Richard Wurmbrand, Torturat pentru Hristos, 
Forumul Civic Român, București, 2008.

74. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 9486, vol. 1, f. 315.



295OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

ascensiunea Partidului Comunist Român i-au împiedicat pe succesorii lui Trifa 
să se mobilizeze prin ziare și pamflete, așa cum făcuse Trifa. În schimb, frățiile 
existente au supraviețuit și s-au răspândit prin legături afective care au apărut din 
timpul petrecut împreună citind Biblia, cântând, predicând și rugându-se. Mem-
brii se întâlneau în case particulare, adesea fără lideri oficiali, și continuau să fie 
remarcați prin absența lor de la petreceri și dansuri unde se consuma alcool75.

Pe măsură ce cadrele comuniste afirmau tot mai mult controlul partidului 
asupra vieții publice, definițiile expresiilor religioase acceptabile s-au schimbat. 
Persoanele influente, inclusiv preoții, au fost vizate, întemnițate și ucise în primii 
ani ai regimului, iar în 1948 au fost aduse modificări legislative care reglementau 
viața religioasă. Traiectoria de dinainte de război a Oastei Domnului  – spre o 
marginalizare din ce în ce mai mare în cadrul BOR, fără un statut juridic inde-
pendent și doar cu o conducere ad-hoc – s-a consolidat ca urmare a noilor legi.

În 1948, statul a adoptat o nouă „Lege a religiilor”, care prevedea că existau 
doar paisprezece confesiuni religioase aprobate legal. Niciun grup precum Oastea 
Domnului nu era autorizat să funcționeze. Legea limita activitatea religioasă la 
confesiunile bine stabilite, ce se puteau întâlni doar la date și ore specificate. BOR 
a urmat modificările legislative ale statului prin „reunificarea” cu Biserica Gre-
co-Ortodoxă în octombrie 1948, iar Patriarhul a desființat oficial Oastea Dom-
nului la 24 octombrie 1949.

Oastea Domnului a fost doar una dintre multele organizații care au fost inter-
zise oficial prin aceste proclamații legale; alte organizații „misionare”, inclusiv cele 
a căror misiune era îngrijirea bătrânilor și a orfanilor, au fost, de asemenea, 
interzise. Cu toate acestea, au existat niște entităţi care a primit permisiunea de 
a funcționa: în 1949, Patriarhul Iustinian și Sfântul Sinod au autorizat crearea de 
„comitete parohiale” la nivelul comunităților ortodoxe locale. Preoții parohiali 
supravegheau activitățile comitetelor locale, care includeau activități caritabile, 
coruri și misiuni antisectare. Materialele lor proveneau exclusiv din cele aprobate 
oficial de BOR, ceea ce însemna că, dacă un laic sau un străin furniza poezii, 
cântece sau alte texte, acestea nu erau permise76. Grupările Oastea Domnului 
foloseau intens poezii și cântece scrise de membri, precum și tratate străine, ceea 
ce le împingea și mai mult în afara legii.

În urma deciziilor din 1948 și 1949 de a interzice oficial Oastea Domnului, la 
începutul anului 1950, un locotenent al Securității caracteriza Oastea Domnului 
drept o „mască” pentru activități „ostile”. Reuniunile lor „clandestine” aveau loc 
în case sau în biserici locale, fără supravegherea preoților sau a comitetelor paro-
hiale, membrii ei implicându-se în „manifestări antidemocratice”. Locotenentul 
i-a instruit pe ofițerii locali să adune dovezi ale întâlnirilor, să „culeagă materialul 
compromițător împotriva agitatorilor” și să întocmească liste ale participanților. 
De asemenea, ofițerii trebuiau să pună preoții locali și comitetele parohiale să 
îndemne partici panții „să activeze în mod legal în cadrul bisericii”77. Ofițerii de 
stat au „interpretat” în acest fel Oastea Domnului pe întreaga perioadă comunistă. 
Într-un raport al Securității privind Oastea Domnului și istoria sa, autorul apre-

75. Ibidem, f. 332.
76. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 6/1949-1959, ff. 1-2.
77. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 1852, vol. 5, f. 29.



296 COORDONATE ISTORICE

cia că ostașii încercau „să dea o nouă interpretare dogmelor religioase ortodoxe”. 
După ce Oastea Domnului a devenit necanonică în 1949, spunea ofițerul, „majo-
ritatea adepților asociației au rămas în cult ca membri ai parohiilor din care făceau 
parte, iar alții, din categoria celor mai zeloși și fanatici, au continuat să adopte 
practici anarhice și sectare, să se întrunească în locuințe particulare”78.

BOR, pe de altă parte, era caracterizată în general ca fiind cel mai promițător 
partener religios pentru stat. Într-un raport din 1951, un oficial de la Ministerul 
Cultelor raporta că „în general BOR s-a situat pe o poziție de colaborare cu regi-
mul în toate acțiunile pentru care era indicat concursul slujitorilor ei”, cu doar 
„puține abateri” ale „unor elemente din cler”. Majoritatea credincioșilor ortodocși 
„nu sunt însă membri militanți ai cultului, ci doar păstrători ai unei tradiții reli-
gioase” și afișau „o atitudine de religiozitate pasivă”79.

Spre deosebire de BOR și mai mult în conformitate cu atitudinea lor față de 
Oastea Domnului, oficialii caracterizau „bisericile neoprotestante” (penticostală, 
baptistă, creștină după Evanghelie și adventistă de ziua a șaptea) în moduri foarte 
negative; punând apariția lor pe seama unui fenomen de „descompunere a societății 
burgheze”. Neoprotestanții „recrutează membri din păturile celor exploatați”, 
spuneau ei, practicau „prozelitismul foarte activ”; erau „dinamici”; erau în „per-
manentă mișcare și efervescență”; aceste biserici erau „susținute din fonduri 
străine”; și erau „aparent raționaliste, mistice în fond”80.

Ofițerii Securității susțineau că „zeloții” din Oastea Domnului imitau abor-
darea neoprotestantă a religiei, pe care o contrastau cu „pasivitatea” multor orto-
docși. Nu teologia acestor grupuri îi îngrijora pe ofițeri, ci modul în care își 
manifestau teologia în activitățile sociale.

Directorul Ministerului Cultelor, Ion Nistor, a scris despre Oastea Domnului, 
afirmând că ea

este susținută de elemente mistice și reacționare dintre mireni și din sânul cleru-
lui; introduce practici străine dogmelor și canoanelor ortodoxe. Sunt un fel de 
predicatori mireni care sunt întru totul asemănători cu predicatorii neoprotestanți. 
Cântă... imnuri străine de cântările liturgice ortodoxe. Unele grupuri din aceste 
practici se aproprie de cultele neoprotestante, Oastea devenind astfel un vad 
pentru aceste culte. Întreține un spirit de misticism bolnăvicios81.

În ochii oficialilor guvernamentali, cu cât un anumit corp religios era mai 
atașat de ierarhie și tradiție, cu atât mai mult se putea conta pe supunerea sa. 
Organismele religioase care erau dinamice, prozelitiste și prea „mistice” erau mult 
mai greu de controlat. Mai târziu în același raport, Nistor spunea că Oastea Dom-
nului „cultivă inițiativa și independența față de autoritatea bisericii în ce privește 
cântecele religioase, interpretarea Bibliei și predica de către elemente laice. În 
deosebire, predica de către laici este un element neoprotestant dintre cele mai 
esențiale și dintre cele mai străine de concepția ortodoxă [...], este urmarea 

78. Ibidem, Dosar 7374, f. 43.
79. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 6/1951, ff. 1-2.
80. Ibidem, Dosar 18/1953, f. 18.
81. Ibidem, Dosar 6/1949-1959, f. 28. Ion Nistor a fost arestat la scurt timp după întoc-

mirea acestui raport, dar fără vreo legătură cu acesta.



297OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

nerecunoașterii preoțimei”. Dat fiind că Oastea Domnului „a dat destule dovezi 
de misticism nesănătos și anarhic”, Nistor recomanda utilizarea comitetelor paro-
hiale pentru a permite supravegherea preoțească. Nistor justifica supravegherea 
clericală spunând că „numeroasele acte de nesupunere, indisciplină și critică ale 
unor foști membri ai «Oastei Domnului» sau trecerea unora dintre ei la baptiști 
sau la alte curente neoprotestante sunt, desigur, un indiciu de ceea ce ar putea să 
aibă loc mai târziu, în proporții mai mari, dacă va lipsi îndrumarea necesară”. 
Nistor formula avertismente grave cu privire la ce s-ar putea întâmpla dacă Oas-
tea Domnului nu avea să fie controlată: „Dacă nu se iau măsurile cuvenite, BOR 
se poate trezi în viitor cu unele frământări interne, primejdioase pentru unitatea 
ei”82. Asemănările dintre Oastea Domnului și neoprotestanți nu l-au îngrijorat 
pe Nistor din motive doctrinale sau teologice, ci pentru că era preocupat de 
control și autoritate. Nistor și alți oficiali guvernamentali s-au temut de posibilita-
tea ca credincioșii să părăsească Biserica Ortodoxă pentru bisericile evanghelice, 
unde ar fi fost și mai greu de controlat.

Ideea că Oastea Domnului era un vehicul pentru trecerea de la BOR la bise-
ricile evanghelice era ferm înrădăcinată în mintea oficialilor statului. Într-un 
raport către Ministerul Cultelor din jurul anului 1953, autorul susținea că a 
devenit mai clară calea de ieșire din Oastea Domnului către evanghelism în urma 
încercărilor de desființare a mișcării în 1948 și 1949.

Faptul că se întâlneau ilegal, adoptând

o atitudine de ilegalitate, a trezit o deosebită simpatie activității subversive și 
reacționare a multora dintre agenții mișcărilor religioase neoprotestante nerecu-
noscute: martorii lui Iehova, adventiști reformiști de ziua a 7-a, penticostalii 
tremurători etc. Dela atitudinea de simpatie a acestora, până la fraternizare și până 
la încadrarea în organizațiile respective, nu mai era decât un pas. Și acest pas a 
început să se facă din ce în ce mai hotărât. Desființată ca asociație religioasă 
ortodoxă, Oastea Domnului nu numai că se dezlipește de Biserica Ortodoxă, dar 
membrii ei trec masiv în rândurile neoprotestanților, fără însă a renunța la acti-
vitatea pe care o desfășoară până la desființare. Însă de la desființarea oficială a 
Oastei Domnului (octombrie 1949), aceste simpatii au devenit mai puternice în 
rândurile ostașilor care nu părăsiseră biserica ortodoxă, astfel încât s-a ajuns la 
situația curioasă că trifiștii țin să se deosebească de neoprotestanți și dau propor-
țional un număr mai mic de treceri la neoprotestanți, pe cât timp ostașii Bisericii, 
din contră, dau un procent mai mare de astfel de treceri83.

Un caz „tipic” a fost în comuna Volovăț, unde „întreaga asociație a «Oastei 
Domnului», în număr de 3-4.000 suflete, a trecut la penticostali”84.

În memoriile sale, Traian Dorz a mai comentat că în această perioadă, „drept 
răzbunare, unii dintre cei ce suferă treceau la alte confesiuni. Răbdarea multora 
se sfârșește și n-au mai putut birui ispita asta cu două fețe: o față prigoana dină-
untrul Bisericii și cealaltă față ademenirile din afara ei”85.

82. Ibidem, ff. 30-31.
83. Ibidem, Dosar 6/1949-1959, f. 109.
84. Ibidem, Dosar 3/1951, f. 15.
85. Dorz, op. cit., p. 172.



298 COORDONATE ISTORICE

 
Miracole și închinare 

În ciuda persecuțiilor, Oastea Domnului a continuat să crească în unele zone, iar 
Securitatea raporta că în comuna Țibănești, jud. Iași, numărul membrilor a cres-
cut de la 60 în ianuarie 1949 la peste 100 până la sfârșitul anului. Mulți dintre 
aceștia erau țărani fără pământ, deosebit de săraci, dar erau ostili față de încer-
cările cadrelor de partid de a colectiviza agricultura în sat86.

Membrii greco-catolici din Oastea Domnului, confruntați cu suprimarea bise-
ricii lor, precum și cu persecuția ca ostași, și-au exprimat în mod deschis furia 
față de noul regim. Într-o predică de la sfârșitul anilor 1940, un predicator greco-
catolic susținea că „oamenii zilei, pe ascuns sau pe față, susțin, îndeamnă, ba chiar 
obligă oarecum ortodoxia română la un atare atentat. Și biserica ortodoxă se oferă 
la acest joc de a servi unealtă împotriva Bisericii lui Isus Cristos, ca să se dezve-
lească cugetele inimilor”87. Publicația Vieața creștină lua în derâdere în mod 
subtil propaganda comunistă prin utilizarea stilului său vizual pentru a promova 
mesaje creștine (imaginea 3).

Imaginea 3. O caricatură în care apar copii care protestează, cerând îngrijirea copiilor  
de către mamele lor și credință în Dumnezeu

SURSA: Vieața creștină, 18 ianuarie 1948

86. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 9486, vol. 1, ff. 341, 351.
87. Ibidem, Dosar 10727, vol. 3, f. 9.



299OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

Relatările despre viziuni supranaturale și miracole în perioada interbelică sunt 
rare, însă mai multe persoane care au aderat la mișcare în anii 1940 povestesc că 
au făcut acest lucru datorită intervenției divine. Într-un interviu din 2003, Con-
stantin Tudose povestește că l-a căutat pe Dumnezeu în cadrul BOR timp de opt 
ani și apoi a avut o revelație când se întâlnea cu niște prieteni pe drumul de 
întoarcere de la luptele din al Doilea Război Mondial. El explică:

Eram într-un cerc de frați. [Venise] în mijlocul nostru un frate care a cunoscut 
pe Domnul. Era din partea cealaltă. Nu era de la noi. Și povestea Cuvântul curat. 
Dar vedeam în el că nu era potrivit cu ce spune Biserica despre mântuire prin har. 
Dar nu pricepeam nimic. Dar într-o dată candela s-a împlut de o lumină așa de 
albă și strălucită cum niciodată nu mai văzusem. În ziua de 15 Septembrie 1945, 
venisem de pe front, eram într-un concediu, lumina de pe fereastră nu s-a mai 
văzut. Așa de frumos a fost. Și o bucurie și o pace și o seninătate în minte și în 
inimă niciodată nu mai cunoscusem. Am stat liniștit [...], alții au stat în locurile 
lor. Nimeni nu a văzut nimic. Și personal am trăit. Am stat un pic și m-am întrebat: 
Păi, ce s-a întâmplat? Așa o pace și așa o odihnă așa cum niciodată nu am văzut. Și 
am tăcut. Încerc să-mi aduc aminte la ce vorbea omul [...]. Era așa limpede și clar. 
Nu dură mult. Până la urmă fratele a tăcut și lumina s-a ridicat88.

Tudose susține că a fost brusc capabil să înțeleagă Biblia după această expe-
riență, care l-a lăsat copleșit emoțional mai multe săptămâni. Ulterior, el a căutat 
lideri creștini, printre care Nicolae Marini, Traian Dorz și Richard Wurmbrand, 
sperând să întâlnească alte persoane care avuseseră experiențe spirituale similare 
și care ar fi putut confirma că nu este nebun. Într-o relatare și mai dramatică, 
Valer Mandroni din Ciula Mare, jud. Hunedoara, povestește că s-a îmbolnăvit în 
mai 1953 și a vorbit cu un înger în somn. Familia sa l-a auzit întrebând „Dar unde 
să mă pocăiesc?”, iar când s-a trezit i-a informat că toți membrii familiei urmau 
să devină membri ai Oastei Domnului. Comunitatea existentă de lideri ai Oastei 
Domnului au ezitat inițial să-l accepte, deoarece se temeau că ar putea lucra 
pentru Partidul Comunist, dar în cele din urmă au fost convinși de sinceritatea 
sa și a devenit un lider-cheie în regiune timp de mai mulți ani înainte de a fi 
arestat și de a muri în închisoare89.

Traian Dorz era un poet și muzician talentat și, împreună cu Nicolae Moldo-
veanu, care s-a alăturat Oastei Domnului de tânăr, în 1939, a oferit mișcării un 
repertoriu vast de cântece care au devenit sinonime cu Oastea Domnului, dar 
care erau cântate în mod regulat și de bisericile evanghelice din întreaga țară90. 
Spre deosebire de imnurile și psalmodia bizantină folosite de regulă în bisericile 
ortodoxe, acestea erau de obicei melodii dulci, simple și lente, care exprimau în 

88. Constantin Tudose, interviu cu Bill Desloge, Galați, 2003. Înregistrare în colecția 
autorului.

89. Ioan Beg, „Un bun ostaș al lui Hristos”. Fratele Valer de la Ciula, Editura Traian Dorz, 
Simeria, 2003, pp. 102-104, 114-115.

90. Marin Marian-Bălașa, „Muzica în cadrul bisericilor minore: funcțiuni, identități și 
rolul sociocultural”, în Dobrincu și Mănăstireanu (eds.), op. cit., p. 709.



300 COORDONATE ISTORICE

limbaj direct dragostea sinceră a credincioșilor pentru Isus91. Dragostea este 
descrisă ca o forță transcendentă și motivatoare în muzica lui Dorz și Moldoveanu, 
încurajându-i pe credincioși să se desprindă de concentrarea asupra acestei lumi 
și să-și fixeze dorințele doar pe cer:

Dor al dorurilor mele, strălucit, și sfânt, și ’nalt,
toată dragostea mea suie către Țărmul Celălalt... (bis)
Cum, atrase-n dor de țărmuri, cheamă-un val pe altul val,
mi se cheamă-a’mele doruri către Țărmul de cristal. (bis)
Orice clipă îmi aduce alt nou dor acolo Sus unde
inima-mi cu toată dragostea pe veci mi-ai dus. (bis)
Alt nou dor, în orice clipă, Îți aduce-n sfântul prag
tot ce pot avea pe lume mai curat, mai scump, mai drag. (bis)
Rugăciunea și cântarea vinului să-Ți spună-n lacrimi cât
Te dorește-un suflet care Te iubește-atât, atât, (bis)
Cât Te cheamă, cât suspină, cât așteaptă clipa când
Țărmul fericirii Tale Ți-l va săruta plângând!... (bis)
Care-i valul ce m-ar duce până Dincolo-ntr-un salt?
...Dorul dorurilor mele de pe Țărmul celălalt! (bis)92

Cântece precum „Blândul Păstor” făceau apel la originile rurale ale multor 
ostași și aminteau credincioșilor că Dumnezeu îi proteja în ciuda faptului că 
situația lor părea fără speranță. Unele cântece prezentau „chinurile” suferite pen-
tru credință ca o „bucurie”, „că nu-i pe lume mângâiere ca-aceea care Tu mi-ai 
dat”, în timp ce altele sugerau că convertirea a pus capăt suferinței: „Sfâșiat de 
chinuri grele și cu ochi secați de plâns,/ m-ai găsit atunci, Isuse, când la Sânul 
Tău m-ai strâns”93. Cântate înainte și după citirea și reflecția asupra Bibliei, aceste 
versuri au modelat modul în care ostașii interpretau Biblia. De asemenea, au 
înrădăcinat teologia mișcării în inimile și mințile credincioșilor, care le cântau în 
liniște în drum spre serviciu sau în timp ce stăteau în închisoare. Cântecele au 
cultivat un sentiment al intransigenței față de această lume și de problemele ei și 
au ajutat ostașii să prețuiască comunitatea creștină și o viziune creștină asupra 
lumii, dincolo de cea transmisă de PCR. Astfel de teme fuseseră deja exprimate 
în multe dintre scrierile lui Trifa, dar acum ele căpătau o nouă urgență și puteau 
fi ușor interpretate într-o lumină anticomunistă94.

91. Despre muzica ortodoxă, vezi Stelian Ionașcu, Paul Constantinescu și muzica psaltică 
românească, Editura Institutului Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, 
București, 2005; Konstantin Nikolakopoulos, Imnografia ortodoxă la început și astăzi, 
trad. Alexandru Ioniță, Basilica, București, 2015.

92. Traian Dorz și Nicolae Moldoveanu, Să cântăm Domnului. Carte de cântări a Oastei 
Domnului, ed. a II-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 1994.

93. Ibidem.
94. Vezi Iosif Trifa, Oglinda inimii omului, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1927; 

Iosif Trifa, Mai lângă domnul meu, ed. a V-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 1994; 
Iosif Trifa, Căutați la păsările cerului!, ed. a VI-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 
1999; Iosif Trifa, Trăim vremuri biblice, ed. a III-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 
2000; Iosif Trifa, Ia-ți crucea ta!, ed. a III-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 2001.



301OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

Rapoartele oficialilor indică faptul că, în unele cazuri, activitățile Oastei 
Domnului erau clandestine, iar în alte locuri erau organizate în public sau auto-
rizate de un preot local. În ambele cazuri, rapoartele Securității din anii 1950 
sugerează că Oastea Domnului era foarte activă95. Traian Dorz, pe de altă parte, 
susținea că mijlocul anilor 1950 a fost o perioadă mai relaxată pentru mișcare 
decât sfârșitul anilor 1940 și începutul anilor 195096. Poate că aceasta se explică 
și prin faptul că, atunci când a avut loc o revoltă anticomunistă la Budapesta în 
octombrie 1956, oficialii români au fost îngrijorați de posibilitatea unor tulburări 
similare în România. În consecință, au început să aresteze persoane despre care 
considerau că nu sunt de încredere – cel mai evident, persoane de naționalitate 
maghiară ce aveau un trecut politic, poziții sau pur și simplu o atitudine de sfidare 
față de stat97.

Persecuție și încercare de legalizare 

Dorz, care petrecuse deja mai mulți ani în închisoare până în acel moment, 
împreună cu Sergiu Grossu plănuiseră un eveniment al Oastei, așteptându-se ca 
aproximativ 2.000 de persoane să se adune la Vulcana-Pandele la sfârșitul lunii 
noiembrie. În noaptea precedentă, când se adunaseră deja aproximativ 400 de 
persoane, agenții i-au trezit pe Dorz și pe Grossu, i-au interogat, le-au cerut 
vizitatorilor să se întoarcă acasă și i-au reținut pe cei doi. Potrivit propriilor rela-
tări, Grossu și Dorz au fost apoi informați că vor colabora cu Patriarhia și cu 
Departamentul Cultelor în vederea autorizării legale a Oastei Domnului, dar că 
trebuie să înceteze activitatea până când se va întâmpla acest lucru98. Însă, deoa-
rece Oastea Domnului nu era ierarhizată și centralizată, iar oameni precum Dorz 
nu puteau controla ceea ce făceau grupurile locale, rapoartele de activitate au 
continuat să curgă. La 21 decembrie 1956, un locotenent al Securității scria că o 
„asociație religioasă clandestină [...] care sub mască caută să desfășoare activități 
dușmănoase împotriva regimului democrat popular din țara noastră: caută să 
propage misticismul în rândul «ostașilor» și-i influențează pe aceștia de a nu ieși 
la muncile agricole în diferite zile când sunt sărbători religioase de mică importanță 
și când restul cetățenilor merg la câmp”99.

Încercând să găsească o cale legală, Dorz a solicitat o audiență la Patriarh. El 
și-a amintit ulterior în termeni negativi de primirea sa inițială la Patriarhie, din 
care nu era evident dacă legalizarea Oastei Domnului era luată în serios de oficialii 
Bisericii sau ai statului100. La 26 decembrie 1956, Dorz i-a scris Patriarhului Iustinian 

95. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 6/1949-1959, ff. 235, 259-260, 323, 375.
96. Sergiu Grossu, M-am luptat lupta cea bună, Vremea, București, 2006, p. 102.
97. Vezi Voogt, op. cit., pp. 149-163.
98. Grossu, op. cit., pp. 106-107; George Spiridon, „Tentativele de legalizare ale Oastei 

Domnului întreprinse de Traian Dorz”, Danubius, XXXII, 2014, pp. 383-398.
99. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 5825, copertă, f. 1.
100. Dorz, op. cit., pp. 326-327.



302 COORDONATE ISTORICE

o scrisoare în care își explica poziția. El susținea că membrii Oastei Domnului 
erau credincioși ortodocși autentici, care doreau să fie mai credincioși, dar că 
ilegalitatea mișcării îi descuraja pe participanți să se alăture și îi împingea spre 
alternative legale, inclusiv în „secte” evanghelice101. Negocierea căilor de legalizare 
a fost prioritatea lui Dorz o mare parte din perioada 1957-1959. Cu speranțe când 
mai mari, când mai mici, Dorz a făcut în jur de zece călătorii la București numai 
în 1957. El nu era însă nicidecum lămurit cu privire la intențiile reale ale statului 
ori ale Bisericii, sau chiar dacă acestea erau de acord în atitudinea lor față de 
Oastea Domnului. Uneori se întâlnea în mod oficial cu Patriarhul, alteori cu 
oficiali ai Securității, alteori cu oficiali ai Departamentului Cultelor, iar alteori cu 
o combinație a acestora102. În permanență, strategia lui Dorz a fost aceea de a 
convinge diversele autorități că legalizarea era valoroasă datorită rolului pe care 
Oastea Domnului îl juca față de „secte”, termen prin care se referea în primul 
rând la evanghelici.

Într-o scrisoare din 18 octombrie 1957, Dorz și alți lideri susțineau că asociația 
ar putea fi redenumită „Cercuri Misionare” și plasată sub supravegherea preoților 
parohi „pentru ajutorarea preoților la catehizare în vederea întăririi credinței și 
simțului moral al credincioșilor, înzestrarea bisericii și susținerea operelor de milă 
creștină”. De asemenea, el a promis că, „pentru a feri cercurile misionare de orice 
influențe străine și sectare”, vor cânta doar melodii aprobate de Biserică și vor 
folosi doar texte aprobate de BOR. Aceasta a fost o concesie majoră din partea 
lui Dorz, care scria și poezii pentru cântece, și pentru că Oastea Domnului s-a 
format în parte prin aceste legături textuale. Dorz nu a spus însă că laicii vor 
renunța la predică sau la mărturie103.

Oficialitățile de stat și bisericești erau împărțite în atitudinea lor față de mișcare. 
Când un funcționar de la Departamentul Cultelor a raportat despre activitatea 
Oastei Domnului în Beiuș în decembrie 1957, el a scris că clerul nu era în favoarea 
Oastei Domnului în zona sa, cu excepția satului Crâncești, „cu scopul de a contra-
balansa activitatea de prozelitism al cultului penticostal” care „face ravagii”104. 
Un alt oficial din zona Oradea a susținut că Oastea Domnului a avut efectul opus. 
Unii preoți i-ar fi raportat că mișcarea nu mai exista deoarece „au trecut cu toții 
la penticostali”. Un alt oficial scria că în regiunea sa Oastea Domnului „nu este 
altceva decît pepinieră pentru cultele neoprotestante care au câștigat dintre aceștia 
cea mai mare parte a aderenților lor”.

Oficialul prezenta fără menajamente pericolul reprezentat de Oastea Domnului, 
folosind un limbaj similar cu cel folosit de stat cu privire la grupările evanghelice:

Din punct de vedere politic, această grupare anarhică prezintă un pericol perma-
nent pentru stat, atrăgând și chiar pedepsind pe cei care participă la viața socială 

101. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 6/1949-1959, ff. 299-301.
102. Dorz, Hristos, p. 334.
103. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 6/1949-1959, ff. 341-342. Semnat 

la 18 octombrie 1957 de Dorz, Ioan Bălăuță, Silviu Hărăguș, Petru Popa și Nicolae 
Moldoveanu.

104. Ibidem, f. 367.



303OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

și politică a statului nostru. Atragerea unui număr mare de credincioși și tineret 
de la preocupările lor ca cetățeni, cât și exagerarea în a se ruga și a propaga un 
misticism bolnăvicios exagerat, reprezintă la fel o lacună în viața culturală a sate-
lor noastre cât și în opera de transformare socialistă a țării noastre.

În raionul Criș, mișcarea „a ajuns apogeul”, deoarece un număr mare de 
oameni participau fără „orice scrupule și sfidează orice măsuri”, iar „practicile 
lor nu diferă de cele ale cultelor neoprotestante decât prin aceea că se desfășoară 
în biserica ortodoxă, nu în adunarea baptistă sau penticostală”105. Singurele suges-
tii pe care oficialii statului le-au putut oferi au fost îndepărtarea preoților pasivi 
sau susținători, organizarea de activități ortodoxe duminica după-amiaza sub 
formă de concurs sau organizarea de evenimente culturale duminica după-amiaza 
de către organele locale.

Este evident că agenții statului erau suficient de preocupați de activitățile 
Oastei Domnului pentru a lua în considerare cel puțin o cale către legalizare. 
Analizând situația din întreaga țară la sfârșitul anului 1957, un oficial scria că 
„Oastea Dmnului [sic] continuă să reprezinte o problemă de masă în sectorul 
religios” și că din aceasta „se alimentează atât cultele neoprotestante, cât și sectele 
interzise”. Oficialul credea că „nu este [î]n interesul ordinii de Stat democrat 
popular să favorizeze sporirea numărului organizațiilor religioase net dușmănoase 
față de regim prin împingerea, din cauza unor nemulțumiri create artificial, a 
unui însemnat număr de credincioși ortodocși către neoprotestanți și sectari”. 
Astfel, statul lua în serios ceea ce susținea Dorz: menținând Oastea Domnului în 
ilegalitate, îi forța pe cetățeni fie să se implice în activități ilegale, fie să fie 
nemulțumiți, fie să se alăture neoprotestanților. Acest oficial era dispus să pună 
sub semnul întrebării deciziile luate până în prezent cu privire la Oastea Dom-
nului, date fiind rezultatele:

Felul în care s-a procedat la interzicerea activității acestei asociații religioase a dat 
rezultate negative și pentru regim cât și pentru biserică și văzând că, în loc să 
scadă numărul aderenților „Oastei” acesta crește – deși grupurile mari de „ostași” 
trec la secte – este necesar ca întreaga problemă a „Oastei Domnului” să fie reexa-
minată pentru a se aviza la noi măsurile cât mai corespunzătoare, spre a stinge 
nemulțumirea acelei mari mase de credincioși ai bisericii ortodoxe, pe care o 
reprezintă „Oastea Domnului” și care în totalitatea ei însumează un număr de 
credincioși mai mari decît al tuturor cultelor și sectelor neoprotestante laolaltă106.

Autoritățile statului erau la curent cu întâlnirile pe care Dorz le avea cu Patri-
arhul, cu argumentele pe care le aducea el în favoarea legalizării și cu pozițiile 
altor episcopi cu privire la această problemă107.

Cu toate acestea, în ciuda interesului aparent al anumitor oficiali, liderii sta-
tului și/sau ai Bisericii au decis să nu adopte o cale spre legalizare pentru Oastei 
Domnului. În schimb, au hotărât să folosească diviziunile interne din cadrul 

105. Ibidem, ff. 385, 387.
106. Ibidem, f. 376.
107. ACNSAS, Fond Informativ, Dosar nr. 4964, vol. 2, ff. 53-53v.



304 COORDONATE ISTORICE

Oastei Domnului în avantajul lor și să îndepărteze conducerea asociației. Așa 
cum susține George Spiridon, Securitatea a observat diferențe de opinie în rândul 
conducerii, care au apărut în urma negocierilor privind legalizarea. Dorz era văzut 
ca șeful aripii pro-BOR, încercând din răsputeri să mențină Oastea Domnului în 
sânul Bisericii, chiar până la a-i schimba numele și activitățile. La celălalt capăt 
al spectrului se afla Nicolae Moldoveanu, un compozitor prolific din regiunea 
Sibiului, ale cărui simpatii erau mai mult aliniate cu cele ale evanghelicilor108. 
Dorz credea, de asemenea, că Securitatea a divizat conducerea, învinuindu-l pe 
Moldoveanu pentru continuarea activităților clandestine, de vreme ce permitea 
altor lideri, precum Alexandru Pop din Feleacu, să continue să le organizeze, ca 
să demonstreze eșecul său de a ține Oastea Domnului sub control. În timp ce 
Dorz nu putea împiedica organizarea de activități în întreaga țară, ceea ce l-a 
surprins cu adevărat a fost că a existat o altă propunere înaintată de pastorul 
luteran Richard Wurmbrand, în urma consultării cu Nicolae Moldoveanu, pentru 
o altă abordare, separată, a legalizării. Dorz a fost furios că propunerea sa a fost 
subminată de cea a lui Wurmbrand, deoarece propunerea acestuia din urmă părea 
să sugereze că Oastea Domnului ar putea deveni „Biserica Protestantă Română”, 
o idee ce ar fi fost anatema pentru oricine încerca să mențină integritatea și uni-
tatea în Biserica Ortodoxă. Wurmbrand a susținut că Departamentul Cultelor 
i-ar fi cerut acest lucru109.

În mod ironic, unitatea pe care liderii Oastei Domnului nu au putut să o 
creeze singuri le-a fost impusă de stat. În 1959, poate chiar folosind lista poten-
țialilor lideri regionali ai unei viitoare mișcări legale furnizată de Dorz, agenții 
i-au arestat unul câte unul. În cele din urmă, zeci de persoane au fost arestate, 
acuzate și condamnate pentru încurajarea nerespectării legilor și, în unele cazuri, 
pentru „activitate subversivă” și „conspirație”. Sentințele au variat de la cinci la 
douăzeci de ani110. Dorz însuși a fost condamnat la șaisprezece ani de închisoare 
pentru uneltire contra ordinii sociale și pentru publicarea de texte cu „conținut 
legionar fascist și anticomunist”111.

Membrii Oastei Domnului au întâlnit în închisoare multe alte personali-
tăți religioase din alte confesiuni, inclusiv evanghelici, deși Dorz cel puțin nu a 
mențio nat găsirea unei comunități spirituale cu aceștia. În schimb, relatările scrise 
de credincioșii reformați vorbeau elogios despre unitatea și ecumenismul cu deți-
nuții din Oastea Domnului112.

Membrii Oastei Domnului continuau să se întâlnească sporadic în întreaga 
țară, în ciuda faptului că conducerea sa fusese decimată. Arestarea principalilor 
lideri nu a paralizat mișcarea și nici nu a rezolvat problema dacă Oastea Domnului 
aparține Bisericii Ortodoxe sau evanghelicilor. Adunările din județul Cluj au 

108. Spiridon, op. cit., p. 388.
109. Dorz, op. cit., pp. 342-344.
110. Corneliu Clop, Traian Dorz în Dosarele Securității, s.n., Oradea, 2012. Vezi Clop 

pentru toate detaliile privind procesele, arestările și detaliile biografice ale celor 
arestați, în special pp. 47 și 53.

111. ACNSAS, Fond Informativ, Dosar 4964, vol. 1, f. 6.
112. Voogt, op. cit., pp. 201-202.



305OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

persistat, susținea un raport, deoarece „unii preoți ortodocși au tolerat manifestările 
Oastei Domnului, în bisericile lor, justificând că dacă nu-i tolerează, aceștia se 
vor îndepărta de cultul ortodox și vor trece la cultele neoprotestante. De altfel s-a 
și observat că unii credincioși ai Oastei Domnului frecventează casele de rugă-
ciuni ale cultului penticostal etc.”113. Inspectorii care lucrau pentru Departamen-
tul Cultelor nu s-au confruntat doar cu o dilemă din cauza poziției „intermediare” 
pe care Oastea Domnului o ocupa între BOR și grupurile evanghelice. Ei au 
constatat, de asemenea, că aceste grupuri organizau mult mai multe reuniuni 
decât aveau autoritățile resursele necesare pentru a le monitoriza114. Liderii săi 
fuseseră arestați, dar Oastea Domnului continua să funcționeze ca organizație, la 
fel ca și evanghelicii, în mod descentralizat, prin intermediul unor membri laici 
locali, ținuți împreună de legături afective.

Liderii Oastei Domnului au fost eliberați din închisoare ca parte a amnistiei 
generale ce a însoțit ascensiunea lui Nicolae Ceaușescu, iar rapoartele Securității 
menționează că discuțiile privind apartenența Oastei Domnului la BOR au con-
tinuat să divizeze mișcarea. Dorz se pare că a călătorit prin țară pentru „a câștiga 
cât mai mulți adepți de partea sa și de a-i izola pe ceilalți pretendenți la condu-
cerea acestor asociații, care susțin ideea ca asociația «oastea domnului» să se 
separe de biserica ortodoxă, idee împotriva careia Dorz Traian se opune [sic], el 
susținând ca această asociație să rămână în continuare în cadrul bisericii orto-
doxe”. În timp ce membrii de rând continuau să organizeze întâlniri, conducerea 
era divizată, cu Dorz de o parte și Richard Wurmbrand, Nicolae Moldoveanu și 
Ion Fulea de cealaltă parte115.

În 1970, Dorz s-a întâlnit cu Mitropolitul Timișoarei, Nicolae Corneanu. În 
timp ce Dorz repeta argumentele despre cât de utilă ar putea fi mișcarea pentru 
BOR, Corneanu insista că toți creștinii erau „îndemnați a respecta rânduiala, 
lucrul acesta imprimându-le și calitatea lor de cetățeni ai unei țări ce asigură 
libertatea religioasă”. Dorz i-a dăruit Mitropolitului câteva dintre poeziile sale, 
iar Mitropolitul a răspuns cu un dar al său, oferindu-i volumul Învățătura Bise-
ricii Ortodoxe, o carte de rugăciuni și câteva icoane. Poate simbolizând impasul, 
Mitropolitul l-a invitat pe Dorz să rămână la slujba de la catedrală, dar Dorz a 
răspuns că „se grăbește să se întoarcă acasă și a plecat”116. Acest schimb – atât de 
cuvinte, cât și de daruri – subliniază cât de semnificative au fost afinitățile textu-
ale deopotrivă pentru Oastea Domnului și pentru BOR. Fiecare dintre ele avea 
texte prețioase și moduri diferite de a practica religia.

Într-o scrisoare din 1972, Patriarhul Iustinian menționa un comentariu al unui 
preot paroh cu privire la problema interzicerii Oastei Domnului. Prin interzice-
rea unor astfel de adunări, preotul spunea: „Noi am fost dezarmați de armele 
noastre pe care ni le-au luat neoprotestanții! Ce frumos răsunau cântecele «Oas-
tei» și cât de plăcut cântau femeile noastre «cântarea Marianelor». Noi nu le mai 
avem, în schimb le folosesc neoprotestanții”117. Iustinian susținea că succesul 

113. ANR, Fond Ministerul Cultelor și Artelor, Dosar 12/1960, f. 181, 186.
114. Ibidem, f. 187.
115. ACNSAS, Fond Informativ, Dosar 4964, vol. 2, ff. 2-4.
116. Ibidem, ff. 91-93.
117. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 5825, f. 66.



306 COORDONATE ISTORICE

Oastei Domnului era un motiv pentru a trimite mai mulți „preoți misionari în 
localitățile respective” și că întrucât Oastea Domnului „se îndreaptă vertiginos 
pe alt drum... [și acesta] poate fi considerat politic”. Iustinian sugera că mulți 
dintre preoții simpatizanți ai mișcării aveau trecut legionar și cântau „cântece 
laice, care au aparținut organizației legionare, ca «Sfântă cruce părăsită», «Cruce 
albă de mesteacăn», sau «Ștefan Vodă al Moldovei»”. Acuzațiile că persoanele 
ostile regimului ar fi avut un trecut legionar erau frecvente în această perioadă. 
Primul dintre cântecele menționate de Iustinian se găsește într-adevăr în imnurile 
Oastei Domnului, iar al treilea în cărțile de cântece legionare, însă niciunul nu a 
fost scris de membri ai vreuneia dintre cele două mișcări118. Cu siguranță, nu 
existau cântece în mod explicit legionare în publicațiile Oastei Domnului, iar 
ritmurile de marș și crescendourile eroice preferate de legionari erau străine 
repertoriului Oastei Domnului119. Mulți foști legionari se alăturaseră într-adevăr 
BOR, dar aceștia se găseau mai mult în cercurile monahale și nimic din cercetă-
rile noastre nu sugerează că erau mai răspândiți în Oastea Domnului decât în alte 
părți120. Iustinian le-a reamintit episcopilor săi „să se impulsioneze, prin proto-
popi, activitatea preoților misionari, care să fie dirijați spre centrele mai mari ale 
acestor mișcări anarhice, unde să ajute pe preoți în promovarea cântării omofone 
la Sf. Liturghie, la nunți, botezuri, înmormântări...”121.

După 1972, Departamentul Cultelor a renunțat la încercarea de a găsi soluții 
la problema Oastei Domnului și toate discuțiile despre legalizare s-au încheiat. 
Întâlnirile au continuat de-a lungul anilor 1970 și 1980, iar liderii s-au confrun-
tat mai departe cu amenințări și persecuții, dar nu au mai fost arestați la fel de 
frecvent ca în anii 1950122.

Un raport al Securității de la începutul anilor 1980 afirma că, în timp ce în 
trecut Oastea Domnului funcționase „cu consimțămîntul preoților după termi-
narea slujbelor religioase”, acum „pretextul e nunta, dar de fapt se adună pentru 
a citi Biblia, cântând în coruri cântece religioase”. Aceștia, potrivit raportului, nu 
fumează și nu beau. În schimb, „susțin că ei sunt cei ce slăvesc pe domn, că tot 
ceea ce fac restul credincioșilor nu se ridică la înălțimea activităților lor”. Mai 
mult, în trecut, această „sectă a sprijinit activitatea legionarilor, a grupărilor 
fasciste «Garda de fier», și are ca specific cântecul «Cruce albă de mesteacăn»”. 
Același raport preciza că penticostalii „provin din cultul ortodox, participă mai 
puțin la viața culturală, socială; nu beau, nu fumează, susțin cu tărie că numai ei 
sînt «corecți», «morali»” și că sunt „lipsiți de sentimente de patriotism”. Baptiștii, 
pe de altă parte, „propovăduiesc exaltarea [...] mistică (în credință), izolarea, 

118. „Sfîntă cruce părăsită”, în Dorz și Moldoveanu, op. cit.; și „Ștefan Vodă al Moldovei”, 
în Carte de cîntece, FDC, București, 1940, pp. 42-43.

119. Despre muzica legionară, vezi Roland Clark, „Collective Singing in Romanian Fas-
cism”, Cultural and Social History, vol. 10, nr. 2, 2013, pp. 251-271.

120. Despre foștii legionari din BOR, vezi Ionuț Biliuță, „Constructing Fascist Hagiogra-
phies: The Genealogy of the Prison Saints Movement in Contemporary Romania”, 
Contemporary European History, vol. 31, nr. 3, 2022, pp. 435-455.

121. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 5825, f. 67.
122. ACNSAS, Fond Informativ, Dosar 4964, vol. 4, ff. 223-224.



307OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

pasivitatea față de cultură, societate, progres”123. Problema cu toate cele trei gru-
puri, se pare, era că se separau de restul societății și urmau un cod moral diferit, 
despre care autorul raportului susținea că îi făcea să se simtă superiori celor din 
jur. În ciuda schimbărilor intervenite, mișcarea era încă divizată între „trifiști”, 
conduși de Dorz, și adepții lui Nicolae Moldoveanu. Cu toate acestea, adepții lui 
Dorz erau în vârstă, puțini la număr și implicați „în activitate pur religioasă”, ceea 
ce îi făcea o amenințare mai mică pentru stat decât grupul lui Moldoveanu124.

Ultimii ani ai regimului 

Deși Securitatea spera că numărul participanților la Oastea Domnului era relativ 
mic, mii de oameni veneau la adunările locale atunci când acestea aveau loc. În 
județul Cluj, în anii 1980, era ceva obișnuit ca un cort mare să fie instalat pentru 
o adunare a Oastei Domnului de sute de persoane, care se implicau în rugăciune, 
predicare și evanghelizare125. Potrivit raportului privind Oastea Domnului ela-
borat de ALRC (Comitetul Creștin Român pentru Apărarea Libertății Religioase 
și de Conștiință), majoritar baptist, „măsurile represive – percheziții, discriminare, 
confiscarea de Biblii, tipărituri, literatură și manuscrise – îi permit să se dezvolte 
continuu”. Represiunea a contribuit la o anume „tensiune” în cadrul mișcării, dar 
a favorizat și „o activitate spirituală reală”126. Majoritatea adepților mișcării au 
fost capabili să ignore conflictele de conducere, iar aceasta s-a dezvoltat ca o 
comunitate de bază, textuală și afectivă – nu ca una structurată de sus în jos.

Rapoartele Securității de la sfârșitul anilor 1980 au dezvăluit o activitate pe 
scară largă, cu o divizare a conducerii Oastei Domnului în două tabere, cu facțiunea 
Dorz de o parte și o facțiune evanghelică cu figura lui Vasile Suciu din Cluj de 
cealaltă parte. Un raport din noiembrie 1988 menționează că Dorz a vorbit la o 
nuntă din județul Sălaj la care au participat 1.200 de credincioși. Oficialul care 
scrie despre aceasta dorea să afle numele și trecutul participanților, dacă clerul 
susținea astfel de activități și, de asemenea, dacă existau „cazuri de racolare la 
cultele neoprotestante din rândul ostașilor”, sugerând că încă mai vedeau Oastea 
Domnului ca un vehicul de trecere de la BOR către bisericile evanghelice127. Un 
raport din 1989 despre mișcarea din județul Mureș documenta cam aceleași tipuri 
de activități, arătându-se totodată preocupat de legăturile cu străinătatea, afir-
mând că persoana urmărită „a întreținut relații cu o serie de elemente anarhice 
și protestatare din țară, pe care le incita și cărora le furniza date cu privire la 

123. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 2869, ff. 17-18.
124. Ibidem, Dosar 8702, vol. 21, ff. 142-143.
125. „Selfless attitude of Romanian Christians”, Christian Herald, 28 martie 1987, p. 16. 

„Oastea Domnului”, Arhiva și Biblioteca Keston, Universitatea Baylor.
126. Christian Committee for the Defence of Religious Rights in Romania, „The «Lord’s 

Army» Movement in the Romanian Orthodox Church”, Religion in Communist 
Lands, vol. 8, nr. 4, 1980, p. 316.

127. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 8702, vol. 21, ff. 27-28.



308 COORDONATE ISTORICE

pretinsele persecuții la care sunt supuse persoanele ce desfășoară activitate în 
cadrul «Oastei Domnului», pentru a fi exploatate de postul de radio «Europa 
Liberă» în activitatea de calomniere și denigrare a statului nostru”. Interviurile 
luate membrilor la începutul anilor 1990 afirmau că „Oastea Domnului nu accepta 
în trecut contactul cu străinii din cauza pericolului pe care îl reprezenta acest 
lucru (amenzi, închisoare)”, sugerând posibilitatea ca Securitatea să fi fost dezin-
formată, ca diferite aripi ale mișcării să fi adoptat atitudini diferite față de con-
tactul cu Occidentul sau ca oamenii să-și amintească greșit cât de extinse au fost 
contactele atunci când au avut ocazia să compare teama și dificultățile socialis-
mului de stat cu deschiderea din anii 1990128. Casetele cu înregistrări de cântece 
și poezii, studiile biblice și filmele religioase atrăgeau, de asemenea, aparent, un 
număr mare de tineri către mișcare. Chiar dacă raportul estima doar 7.700 de 
adepți, acesta mai spunea că informațiile recente de la agenți „atestă o intensifi-
care fără precedent a activității asociației”129. Prin contrast, „activitatea misio-
nar-pastorală ortodoxă este mai slabă ori măsurile de Securitate specifice se 
situează la nivelul cerut”130.

Dorz nu a trăit să vadă schimbarea de regim, murind în iunie 1989, dar 
Oastea Domnului a înflorit în noua libertate religioasă permisă mișcării după 
căderea lui Nicolae Ceaușescu. În 1996, Thomas Keppeler a estimat că numai 
în Transilvania existau 250 de grupări ale Oastei care se întruneau regulat, deși, 
din pricina atitudinii lui foarte pozitive față de această mișcare, este posibil ca el 
să fi supraestimat numărul acestora131. Diviziunile au continuat chiar și după 
moartea lui Dorz, iar în 1994 Suciu susținea că „pare să existe o distincție clară 
între ceea ce aș numi o facțiune legalistă, care în opinia mea este prea legată 
de Biserica Ortodoxă, și o facțiune care este orientată mai mult spre reînnoire 
și reformă”132. Propria sa facțiune, desigur, era cea axată pe reînnoire. Keppeler 
a intervievat 40 de membri proeminenți ai Oastei Domnului în acea perioadă – 
în majoritate persoane asociate cu aripa evanghelică a mișcării, cea a lui Suciu – 
și a constatat că, deși majoritatea erau deziluzionați de Biserica Ortodoxă, 
opiniile variau foarte mult atunci când venea vorba de care ar trebui să fie relația 
mișcării cu Biserica. Indiferent de pozițiile lor cu privire la această chestiune, 
toți erau de acord că ceea ce contează cel mai mult pentru ei în legătură cu 
mișcarea sunt legăturile afective puternice pe care le-au experimentat în cadrul 
mișcării, pe care le-au identificat ca fiind mijloacele prin care au găsit edificare 
spirituală133.

128. Tom Keppeler, „Oastea Domnului: The Army of The Lord in Romania”, Religion, 
State and Society, vol. 21, nr. 2, 1993, p. 225.

129. ACNSAS, Fond Documentar, Dosar 7374, ff. 44-45.
130. Ibidem, f. 46.
131. Keppeler, „Beliefs and Assumptions”, p. 117.
132. Tom Keppeler, „Two Factions in Romania’s Army of the Lord”, East-West Church and 

Ministry Report, vol. 2, nr. 3, 1994, pp. 8-9.
133. Keppeler, „Beliefs and Assumptions”, pp. 131-150.



309OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

 
Concluzii

Ziarele, revistele și cărțile publicate de Oastea Domnului de la prăbușirea socia-
lismului de stat leagă în mod constant mișcarea de slujirea lui Iosif Trifa și o 
prezintă ca o continuare a comunităților pietiste din anii 1920, care erau carac-
terizate de temperanță, citirea Bibliei și predicarea laică134. Desigur, multe s-au 
schimbat de la începuturile mișcării. Iosif Trifa adunase mai întâi credincioșii 
prin paginile publicației Lumina Satelor și ale altor ziare, creând Oastea Domnu-
lui în primul rând ca o comunitate textuală. Frățiile locale erau puse în legătură 
prin știrile tipărite de Trifa în ziarele sale. Ocazional se puteau întâlni la adunări 
mari, pentru care unii parcurgeau distanțe semnificative ca să poată participa, 
dar chiar înainte de a ajunge acolo știau că oamenii pe care îi vor întâlni erau 
„frații și surorile” lor, datorită legăturii comune cu învățăturile lui Trifa, cu Biblia 
și cu cântecul. Aceste legături afective s-au extins la persoane din afara BOR odată 
ce structura organizațională a Oastei Domnului s-a destrămat la mijlocul anilor 
1930, cuprinzând greco-catolici, evanghelici și, în preajma Holocaustului, evrei. 
Represiunea și persecuția din partea Partidului Comunist Român au întărit și mai 
mult importanța legăturilor afective și, pe măsură ce Securitatea a reușit, în ciuda 
intențiilor ei, să creeze o punte între Dorz și alți lideri, grupuri importante de 
lideri din cadrul mișcării au început să simtă că au mai multe în comun cu 
protestanții evanghelici decât cu BOR însăși. Trifa s-a inspirat mult în scrierile 
sale din scrierile evanghelice din Marea Britanie și America de Nord, iar evan-
ghelicii cântau cu bucurie cântece scrise de Dorz și Moldoveanu, dar, în multe 
privințe, experiența comună a persecuției a fost cea care a adus împreună Oastea 
Domnului și grupurile evanghelice în mentalitatea populară. Agenții Securității 
le-au catalogat drept secte periculoase care își prețuiau propriile comunități mai 
mult decât statul-națiune, iar compararea lor între ele era o modalitate de a le 
face pe fiecare să pară mai periculoase.

Argumentul lui Dănuț-Vasile Jemna cu privire la prăbușirea socialismului de 
stat se aplică la fel de bine și la Oastea Domnului: „Căderea comunismului a scos 
la lumină carențele și problemele structurale ale acestei comunități, faptul că ea 
nu este o identitate clar definită și că trecutul recent – mai precis, perioada comu-
nistă – a lăsat urme mult mai profunde decât se bănuia”135. În ultimii treizeci și 
cinci de ani au rămas diviziuni între diferitele aripi ale mișcării, de la colaborarea 
strânsă a lui Vasile Mihoc cu BOR la aripa evanghelică a lui Vasile Suciu, și există 
încă alte alinieri locale. În orice caz, accesul mai ușor la rețelele evanghelice 
americane și noua orientare a BOR sub conducerea lui Daniel Ciobotea au tras 
Oastea Domnului și mai mult în direcții concurente. În plus, cu congregații 
îmbătrânite pe care anii de persecuție le-au condiționat să țină capul plecat, 

134. Vezi în special revistele Iisus Biruitorul și Timotheos, care includ reluări frecvente 
ale articolelor lui Trifa pe aproape fiecare pagină.

135. Dănuț-Vasile Jemna, „Criza de identitate a omului evanghelic român”, în Dobrincu 
și Mănăstireanu (eds.), op. cit., p. 298.



310 COORDONATE ISTORICE

impulsul evanghelistic irepresibil care a animat Oastea Domnului pe vremea lui 
Trifa este mult mai atenuat și caracterizează astăzi doar congregații izolate.

Libertatea religioasă care a venit odată cu prăbușirea comunismului a însem-
nat, de asemenea, că, în timp ce grupuri precum Oastea Domnului nu mai trebuie 
să se lupte cu calomniile și denaturarea din partea autorităților, mass-media 
românească lucrează din greu pentru a prezenta comportamentul religios ca fiind 
ridicol și BOR ca fiind coruptă136. Implicarea continuă a Bisericii în politica de 
partid nu a făcut mare lucru pentru a schimba această imagine137. Aripa Oastei 
Domnului cea mai strâns afiliată Bisericii Ortodoxe are acum propriile sale pos-
turi de radio și canale de YouTube, iar acestea pun accentul pe un stil de viață 
religioasă condus de câteva persoane elocvente, mai degrabă decât pe comuni-
tățile afective strânse care au susținut mișcarea sub socialismul de stat. Ambele 
sunt dedicate exclusiv predicilor și imnurilor, excluzând tipul de știri despre 
indivizi pe care Trifa le publica în ziarele sale138. Pentru o generație născută după 
1990, cenzura culturii populare este poate la fel de dură ca cea a poliției secrete. 
Emigrația este o altă provocare cu care Oastea Domnului s-a confruntat după 
1990139. În timpul comunismului, principalele conexiuni transnaționale pe 
care le avea mișcarea erau în Banatul iugoslav, unde condițiile politice diferite 
permiteau congregațiilor să se organizeze în moduri imposibile în România140. 
Astăzi, congregațiile Oastei Domnului există în Austria, Franța, Germania, Italia, 
Moldova, Spania, Regatul Unit și Statele Unite, precum și în alte părți, cu pro-
vocări aferente adaptării la culturi diferite și la așteptările acestora cu privire la 
modul în care ar trebui să arate viața religioasă în secolul XXI. Un studiu solid 
al Oastei Domnului în secolul XXI rămâne să fie scris, dar ceea ce va descrie 
acesta va fi o mișcare foarte diferită de cea inițiată de Trifa.

(Traducere din limba engleză  
de Dănuț Mănăstireanu)

136. Constantin Necula, „Pilgrimage in the Romanian Orthodox Church: Aspects of the 
Pedagogy of Faith”, în Dorina Dragnea, Emmanouil Ger. Varvounis, Evelyn Reuter, 
Petko Hristov și Susan Sorek (eds.), Pilgrimage in the Christian Balkan World: The 
Path to Touch the Sacred and Holy, Brepols, Turnhout, 2023, pp. 185-199.

137. Lavinia Stan și Lucian Turcescu, Religion and Politics in Post-Communist Romania, 
Oxford University Press, Oxford, 2007; Giuseppe Tateo, Under the Sign of the Cross: 
The People’s Salvation Cathedral and the Church-Building Industry in Postsocialist 
Romania, Berghahn Books, New York, 2020.

138. Pe YouTube, vezi https://www.youtube.com/channel/UCyuOhHlCWvUBRqR72G7l9aw, 
accesat la 24.06.2024. Pentru radio, vezi https://radio.oasteadomnului.ro/, accesat la 
24.06.2024.

139. Marco Guglielmi, The Romanian Orthodox Diaspora in Italy: Eastern Orthodoxy in 
a Western European Country, Religion and Global Migrations, Springer International 
Publishing, Cham, 2022.

140. Mircea Măran, „The Oastea Domnului (Lord’s Army) Movement in the Serbian 
Banat”, în Djurić Milovanović și Radić (eds.), op. cit., pp. 261-284.



311OASTEA DOMNULUI ȘI REÎNNOIREA ORTODOXIEI ROMÂNEȘTI, 1922�1989

 
Bibliografie selectivă

Bălan, Nicolae, Problema religioasă în timpul de azi, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, 
Sibiu, 1906.

Bălan, Nicolae, Un congres românesc biblic, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1912.
Bălan, Nicolae, În chestia „micii Biblii”, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1914.
Bălan, Nicolae, „Oastea Domnului” și Biserica, Tiparul Tipografiei Archdiecezane, Sibiu, 

1935.
Beg, Ioan, „Un bun ostaș al lui Hristos”. Fratele Valer de la Ciula, Editura Traian Dorz, 

Simeria, 2003.
Biliuță, Ionuț, „Constructing Fascist Hagiographies: The Genealogy of the Prison Saints 

Movement in Contemporary Romania”, Contemporary European History, vol. 31, nr. 3, 
2022, pp. 435-455.

Biliuță, Ionuț, „To Murder or Save Thy Neighbour? Romanian Orthodox Clergymen and 
Jews during the Holocaust (1941-1945)”, în Kevin P. Spicer și Rebecca Carter-Chand 
(eds.), Religion, Ethnonationalism, and Antisemitism in the Era of the Two World Wars, 
McGill-Queen’s University Press, Montreal, 2022, pp. 305-330.

Brown, Candy, The Word in the World: Evangelical Writing, Publishing, and Reading in 
America, 1789-1880, University of North Carolina Press, Chapel Hill, 2004.

Christensen, Nikolaj, Unorganized Religion: Pentecostalism and Secularization in Denmark, 
1907-1924, Brill, Leiden, 2022.

Cindrea-Nagy, Iuliana, „«… as the young girl told them so»: Women and Old Calendarism 
in Interwar Romania”, Religion and Gender, vol. 11, nr. 1, 2021, pp. 15-38.

Clark, Roland, „Collective Singing in Romanian Fascism”, Cultural and Social History, 
vol. 10, nr. 2, 2013, pp. 251-271.

Clark, Roland, Sectarianism and Renewal in 1920s Romania: The Limits of Orthodoxy and 
Nation-Building, Bloomsbury, Londra, 2021.

Clop, Corneliu, Traian Dorz în Dosarele Securității, s.n., Oradea, 2012.
Coleman, Heather J., Russian Baptists and Spiritual Revolution, 1905-1929, Indiana Uni-

versity Press, Bloomington, 2005.
Christian Committee for the Defence of Religious Rights in Romania, „The «Lord’s Army» 

Movement in the Romanian Orthodox Church”, Religion in Communist Lands, vol. 8, 
nr. 4, 1980, Religion in Communist Lands, 8, nr. 4, 1980, pp. 314-317.

Da Costa, Alexandre E., „The (Un)Happy Objects of Affective Community: Mixture, 
Conviviality and Racial Democracy in Brazil”, Cultural Studies, vol. 30, nr. 1, 2016, 
pp. 24-46.

Djurić Milovanović, Aleksandra, The Untold Journey of the Nazarene Emigration from 
Yugoslavia to North America, Lexington Books, Blue Ridge Summit, 2024.

Djurić Milovanović, Aleksandra și Radmila Radić (eds.), Orthodox Christian Renewal 
Movements in Eastern Europe, Palgrave Macmillan, Cham, 2017.

Dorz, Traian, Hristos, mărturia mea, Editura Traian Dorz, Simeria, 1993.
Dorz, Traian și Nicolae Moldoveanu, Să cântăm Domnului. Carte de cântări a Oastei 

Domnului, ed. a II-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 1994.
Gogan, Gheorghe, „Viața și activitatea predicatorială a preotului Iosif Trifa”, disertație 

de masterat, Universitatea Aurel Vlaicu, Arad, 2003.
Grossu, Sergiu, M-am luptat lupta cea bună, Vremea, București, 2006.
Guglielmi, Marco, The Romanian Orthodox Diaspora in Italy: Eastern Orthodoxy in a 

Western European Country, Religion and Global Migrations, Springer International 
Publishing, Cham, 2022.



312 COORDONATE ISTORICE

Ionașcu, Stelian, Paul Constantinescu și muzica psaltică românească, Editura Institutului 
Biblic și de Misiune al Bisericii Ortodoxe Române, București, 2005.

Kaltenbrunner, Andreea, Für den Glauben, gegen den Staat: der Altkalendarismus in 
Rumänien (1924-1936), De Gruyter Oldenbourg, Berlin, 2022.

Kapaló, James A., Inochentism and Orthodox Christianity: Religious Dissent in the Russian 
and Romanian Borderlands, Routledge, Londra, 2019.

Kapaló, James A. și Kinga Povedák (eds.), The Secret Police and the Religious Underground, 
Routledge, Londra, 2021.

Keppeler, Tom, „Oastea Domnului: The Army of The Lord in Romania”, Religion, State 
and Society, vol. 21, nr. 2, 1993, pp. 221-227.

Keppeler, Tom, „Two Factions in Romania’s Army of the Lord”, East-West Church and 
Ministry Report, vol. 2, nr. 3, 1994, pp. 8-9.

Keppeler, Tom, „Beliefs and Assumptions about the Nature of the Church and its Leadership: 
A Romanian Case Study”, teză de doctorat, Trinity International University, 1996.

Lisnic, Dumitru, „Organising Religious Resistance: Contingent Procedures, Material Religion 
and Early Soviet Repression against Religion”, Review of Ecumenical Studies, vol. 14, 
nr. 2, 2022, pp. 197-216.

Manuilă, Sabin, Recensământul general al populației României din decemvrie 1930, Insti-
tutul Central de Statistică, București, 1938.

Marini, Nicolae, Învățătorul Ioan Marini. O viață de apostol, Editura Oastea Domnului, 
Sibiu, 2002.

Moța, Ioan, 42 de ani de gazetărie, Tipografia Astra, Orăștie, 1935.
Nikolakopoulos, Konstantin, Imnografia ortodoxă la început și astăzi, trad. Alexandru 

Ioniță, Basilica, București, 2015.
Ploscariu, Iemima, „The Word Read, Spoken, and Sung: Neo-protestants and Modernity 

in Interwar Romania”, Central Europe, vol. 18, nr. 2, 2020, pp. 105-121.
Ploscariu, Iemima, „«God is against Nationalism»: Averbuch and the Jewish Christians 

of Interwar Romania”, Contemporary European History, vol. 33, nr. 2, 2022, pp. 1-22.
Ploscariu, Iemima, Alternative Evangelicals: Challenging Nationalism in Interwar Romania’s 

Multi-ethnic Borderlands, Brill, Paderborn, 2024.
Samoilă, Gheorghe, „Eu știu că ei mă vor ucide...”. Isaac Feinstein (1904-1941). Un evreu 

român, martir al lui Hristos, PIM, Iași, 2013.
Stan, Lavinia și Lucian Turcescu, Religion and Politics in Post-Communist Romania, Oxford 

University Press, Oxford, 2007.
Tateo, Giuseppe, Under the Sign of the Cross: The People’s Salvation Cathedral and the 

Church-Building Industry in Postsocialist Romania, Berghahn Books, New York, 2020.
Trifa, Iosif, Oglinda inimii omului, Tiparul Tipografiei Arhidiecezane, Sibiu, 1927.
Trifa, Iosif, Ce este Oastea Domnului?, ed. a V-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 1934.
Trifa, Iosif, Mai lângă domnul meu, ed. a V-a, Editura Oastea Domului, Sibiu, 1994.
Trifa, Iosif, Căutați la păsările cerului!, ed. a VI-a, Editura Oastea Domului, Sibiu, 1999.
Trifa, Iosif, Trăim vremuri biblice, ed. a III-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 2000.
Trifa, Iosif, Ca o oaie fără de glas, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 2001.
Trifa, Iosif, Ia-ți crucea ta!, ed. a III-a, Editura Oastea Domnului, Sibiu, 2001.
Voogt, Ryan J., „Making Religion Acceptable in Communist Romania and the Soviet 

Union, 1943-1989”, teză de doctorat, University of Kentucky, 2017.
Wurmbrand, Richard, Torturat pentru Hristos, Forumul Civic Român, București, 2008.


